

# الترشيد

## كتاب يحوي

- كلمة عن العلامة الألباني - رحمه الله .
- جملة من أسباب اختلاف المحدثين والفقهاء .
- رسالة المؤنق في إباحة تحلی النساء بالذهب المحلق وغير المحلق .
- بحث في عدد ركعات قيام الليل .
- بحث في زکاة الحلي .

تأليف

أبي عبد الله  
مصطفى بن العدوی

رضا غانم

دار الضياء

طنطا ث: ٢٤٧-٣٢

# الترشيد

## كتاب يحوي

- كلمة عن العلامة الألباني - رحمه الله .
- جملة من أسباب اختلاف المحدثين والفقهاء.
- رسالة المؤنق في إباحة تحلی النساء بالذهب المحلق  
وغير المحلق.
- بحث في عدد ركعات قيام الليل.
- بحث في زکاة الحلبي.

تأليف  
أبي عبد الله  
مصطفى بن العدوی

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
رَبِّ الْعَالَمِينَ

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِي اللَّهَ فَلَا مُضْلِلٌ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِيٌ لَهُ.  
وَأَشْهَدُ أَنَّا إِلَّا لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.  
 ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ ﴿١٠﴾

عمران: ١٠.

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ ﴿النساء: ١﴾.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴿٧٠﴾ يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ ﴿الاحزاب: ٧١﴾  
أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ ،  
وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاله، وكل ضلاله في النار.

ثم أما بعد:

فإن العلماء هم ورثة الأنبياء، ذكرهم الله في كتابه بأجمل ذكر وأثنى عليهم خير ثناءٍ:

- فقال عز من قائل: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ [فاطر: ٢٨].
- وقال تبارك وتعالى: ﴿يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ﴾ [المجادلة: ١١].

وقرن الله شهادتهم بشهادته عز وجل على وحدانيته فقال سبحانه: ﴿شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأَوْلُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [آل عمران: ١٨].

- وأمر الله بسؤالهم إذ قال: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [النحل: ٤٣].

- وأمر بطاعتهم كذلك، إذ قال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ﴾ [النساء: ٥٩].
- وأولو الأمر هم الأمراء والعلماء.

ثم إن الله يباهي الملائكة بالعلماء، ويسهل الله لطلاب العلم الذين سلكوا طريقاً يلتمسون فيه غلماً، يسهل لهم ربهم طريقاً إلى الجنة.

وتنبع الملائكة أجنبتها لطالب العلم رضياً بما يصنع.

والآيات والأحاديث في فضل العلم وأهله لا تكاد تُعد فمن ثم لزمنا أن نوقر علماءنا وأن نجلهم وأن نجلهم وأن نشي عليهم وندعو لهم بالمغفرة والرحمة، وبال توفيق والسداد، وغير ذلك من مقتضيات التوقير والإجلال.

وهذا كله ومعه غيره ليس معناه أننا نقبل آراء أحدٍ مسجدة عن الأدلة، وليس معناه أيضاً أن ندعى لأحدٍ منهم العصمة.

وليس معناه كذلك أن ننزل أحداً منزلة فوق المنزلة التي أنزله الله إياها،

وذلك أَنَّ اللَّهَ - تبارَكَ وَتَعَالَى - قَالَ فِي كِتَابِهِ الْكَرِيمِ: ﴿فَإِنْ تَنَازَعُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنٌ تَأْوِيلًا﴾ [النساء: ٤٥٩].

وقال عَزَّ مِنْ قَالَ: ﴿وَمَا اخْتَلَفْتُمُ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ﴾ [الشورى: ٤١٠]. فإذا تَكَلَّمَ عَالَمٌ لَزَمَنَا أَنْ نَسْمَعَ وَنَصْغِي أَمَا إِذَا أَتَى بِرَأِيٍّ خَالِفٍ لِيَقِنَّا بِهِ دَلِيلًا فَيُلَزِّمُنَا حِينَئِذٍ مَعَ الدُّعَاءِ لَهُ بِالْمَغْفِرَةِ وَالْتَّمَاسِ الْمَعَاذِيرِ لِهِ أَنْ نَقْبِلَ مَا وَافَقَ الدَّلِيلُ مَعَ تَأْدِيبِنَا مَعْ عِلْمَاتِنَا وَتَوْقِيرِنَا لَهُمْ وَإِجْلَالِنَا وَإِعْظَامِنَا.

وَبِهَذَا الصِّدَّدُ، وَمِنْ هَذَا الْمَنْطَلِقَ جَمَعَتْ كَتَابِي هَذَا، وَقَدْ حَوَى بَعْضَ مَسَائِلِ الْعِلْمِ الشَّرْعِيِّ أَنَاقِشَ فِي بَعْضِهَا عَالَمًا جَلِيلًا، وَجَهِيدًا فَاضِلًا وَمَنْافِحًا عَنْ سُنْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَقَامِعًا لِكَثِيرٍ مِنَ الْبَدْعِ.

أَلَا وَهُوَ الْعَالَمُ الْفَاضِلُ وَالشَّيْخُ الْجَلِيلُ الشَّيْخُ نَاصِرُ الدِّينِ الْأَلْبَانِيُّ - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - مِنْ هَذِهِ الْمَسَائِلِ مَسَأْلَةٌ تَحْلِي النِّسَاءَ بِالْذَّهَبِ الْمَحْلُقِ، فَيُرِي الشَّيْخُ - رَحْمَهُ اللَّهُ - تَحْرِيمَ تَحْلِيَّ النِّسَاءِ بِالْذَّهَبِ الْمَحْلُقِ فَأَوْرَدَتُ أَقْوَالَهُ - رَحْمَهُ اللَّهُ - وَأَدْلِتُهُ وَنَاقَشْتُهُ وَبَيَّنَتُ أَقْوَالَ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالْفَضْلِ فِي هَذِهِ الْمَسَأَةِ.

وَأَوْرَدَتُ أَيْضًا فِي هَذَا الْكِتَابِ بِحَثًّا يَتَعَلَّقُ بِعَدْدِ رَكَعَاتِ قِيَامِ اللَّيلِ، وَمَنَاقِشَةً مِنْ قَالَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالْفَضْلِ بَعْدِ جَوَازِ الزِّيَادَةِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَ رَكْعَةٍ، وَبَيَّنَتْ جَوَازَ الزِّيَادَةَ بِالْأَدْلَةِ الثَّابِتَةِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ وَآثَارِ السَّلْفِ الصَّالِحِ مِنَ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ فَمِنْ بَعْدِهِمْ.

وَهَاتَانِ الْمَسَائِلَتَانِ «الْمُؤْنَقُ فِي إِبَاحةِ تَحْلِيَّ النِّسَاءِ بِالْذَّهَبِ الْمَحْلُقِ وَغَيْرِ الْمَحْلُقِ»، وَ«عَدْدِ رَكَعَاتِ قِيَامِ اللَّيلِ» كَنْتُ قدْ نَشَرْتُهُمَا قَبْلَ<sup>(١)</sup> كُلِّ رِسَالَةٍ عَلَى

(١) الْأُولَى «الْمُؤْنَقُ» مِنْذَ مَا يَقْرَبُ إِلَيْهِ عَشَرَ عَامًا، وَالثَّانِيَةُ «عَدْدِ الرَّكَعَاتِ» مِنْذَ ثَلَاثَ سَنَوَاتٍ تَقْرِيْبًا.

حدة، فظن بعض إخواني الفضلاء أنني بهذا أطعن في الشيخ ناصر - رحمة الله - وأنقصه.

أسأل الله أن يغفر لي ولهم، وأن يشكر لهم ثناءهم على أهل العلم وذبهم ومنافقهم عن العلماء.

ثم إنني أقول، وبالله التوفيق:

إن الشيخ ناصر الدين الألباني - رحمة الله رحمة واسعة وأسكنه الله فسيح جناته وأثار له قبره ووسع له فيه، ويشهد الله على محبتنا له، ودعائنا له وإن كان - رحمة الله تعالى - من المترلة العلمية بمكان كريم لا يخفى على أحد، ولا ينكر فضله إلا الجاحدون، وإن كان - رحمة الله تعالى - إماماً للمسلمين في علم الحديث في هذا العصر فيما علمتُ وشهدتُ به، ولا أزكي على الله أحداً فالله حسيبُه.

وإن كان بهذه الصفة والمشابهة التي قدّمتُ وذكرتُ، ولا أستطيع أيضاً أن أؤفِّيه حقَّه، ولكني أسأّل الله سبحانه وتعالى أن يجازيه على ما قدّم للإسلام والمسلمين خير الجزاء، ويتبيه أفضل الثواب.

ويعلم الله كم استفدتُ! وكم استفید من كتبه.

ولكني مع هذا الذي ذكرتُ، ومع ما أكُّنه من محبة لهذا العالم الجليل في القلب لا يعنني ذلك كله أن أذكر مجيبي لعموم علماء المسلمين العاملين المخلصين وفهم الله سواء من معاصرينا أو من سبقونا بالإيمان، وأن أنزلَهم منازلَهم اللاقنة بهم وأن أؤفِّيهم هم الآخرين حقَّهم من الدعاء والثناء كالشيفين الجليلين الكريمين: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، ومحمد بن صالح العثيمين - رحمهما الله تعالى وأثار الله قبورهما - وأفسح الله لهما

فيها وأسكنهما الله الفردوس، وكشيخنا الشيخ مقبل بن هادي - حفظه الله، وبارك في عمره، وفي عمله وجزاه الله عنا خير الجزاء، وغير هؤلاء من أهل العلم الأفضل الكرام.

ومع محبتي لهؤلاء الأئمة الأفاضل، ولهذا الرهط الكريم المبارك لا أدعى لأحدٍ منهم العصمة بحالٍ، فكلٌّ منهم يؤخذ من قوله ويردُّ.

ومع محبتي لهؤلاء الكرام لا أنزلهم منزلة تعلو منزلة من سبقهم من الصحابة والتابعين وأتباع التابعين ومن تبعهم بإحسان، فالصحابة أجلُّ قدرًا وأوسع علمًا وأنقى سريرةً من جاء من بعدهم، ثم التابعون ثم من بعدهم من أئمة الهدى.

وهؤلاء الذين سبقونا بالإيمان من الصحابة الأجلاء فمن بعدهم لهم كبير الفضل - بعد الله سبحانه وتعالى - علينا وعلى علمائنا المعاصرین.

• فكيف يُجحد فضل الصحابة الأجلاء أهل التقى والورع والفهم والفقه في الدين؟

• وكيف يُنسى علمهم، وكيف يهجر قولهم وهم خير القرون؟!

• كيف يترك قول أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلى رضي الله عنهم أجمعين؟!

• كيف يُهجر قول الحبر ابن مسعود، وابن عباس، وأبي ذر، وابن عمر، وابن عمرو، وجابر، وأبي هريرة، وعائشة، وغيرهم من الصحابة الكرام رضي الله عنهم أجمعين؟!

• ثم كيف أنسى علم سعيد بن المسيب، وعروة بن الزبير، والشعبي، وسعيد بن جبير، وطاووس، وعطاء، ومجاحد، وعلقمة، وقتادة بن دعامة

أبي الخطاب السدوسي رحمهم الله؟!

• وهل يهجر مالك، والشافعي، وأحمد، وأبو حنيفة، رحمهم الله  
أجمعين؟!

وكيف نذر قول الثوري، والأوزاعي، والليث بن سعد، وإسحاق بن  
راهوية رحمهم الله؟!

• ثم كيف أغفل عن رأي البخاري، ومسلم، وأحكامهما على الأحاديث  
والآثار وأنى لي بالابتعاد عن رأي ابن معين، وابن المديني، وأبي حاتم  
الرازي، والنسائي، والترمذني، وغيرهم.

• وأيضاً فهل يجحد علم شيخ الإسلام ابن تيمية إلا جاحد؟!

• وهل ينكر علم ابن القيم إلا منكر غير مُنصف؟!

• ثم كذلك ابن حزم، والصنعاني، والشوكاني رحمهم الله أجمعين، من  
أهل الفضل والعلم والاجتهد والغيرة على الدين؟!!

• إننا مأمورون أن ننزل الناس منازلهم وأن نقيل أهل الفضل عثراتهم،  
وإنه وإن كانت هناك المئات من المسائل الفقهية التي أصاب فيها الشيخ ناصر  
الدين الألباني أيضاً - رحمه الله تعالى - وأفاد وأجاد جزاه الله خيراً، فإنه  
أيضاً هناك عشرات من المسائل التي تفرد بها الشيخ - رحمه الله تعالى -  
وليس المجال هنا مجال ذكرها - نختلف فيها مع الشيخ - رحمه الله تعالى -  
ونرجح قول غيره من الأئمة - كمالك والشافعي وأحمد وأبي حنيفة رحمهم  
الله تعالى - على قوله في هذه المسائل ولكننا مع ذلك نراه مجتهداً مأجوراً  
ونسأل الله أن يجازيه خيراً وأن يرحمه رحمة واسعة، ويرحم أئمتنا أجمعين.

وقد علم أن كلاماً يؤخذ من قوله ويُرد إلا رسول الله عليه السلام.

وليس معنى اختلافنا مع الشيخ - رحمه الله تعالى - في هذه المسائل أننا نبغضه أو نكُن له كراهيّة عياداً بالله من ذلك ثم عياداً بالله من ذلك ثم عياداً بالله من ذلك !

عياداً بالله من أن نصرم كراهيّة لهذا العالم الجليل الذي أفنى عمره في خدمة سُنة رسول الله ﷺ .

عياداً بالله من أن نبغض عالماً يتحرى الدليل<sup>(١)</sup> من الكتاب والسنة، ويبني عليه الأحكام !

عياداً بالله من بعض رجل منافق عن السنة قام للبدعة .

- إن الشيخ - رحمه الله تعالى - يجتهد في المسائل، والحمد لله الصواب والرشد حليفه في أكثر المسائل ولكنه أيضاً قد يجتهد ويجانبه الصواب في اجتهاده فهو بشر - رحمه الله تعالى .

ولكن على كل مجتهد المخطئ مأجور أيضاً كما قد ورد عن رسول الله ﷺ وليس بضائر أحداً أن يجتهد في مسائل ويخطئ في بعضها أو قليل منها !

إنني قد ألتمس العذر لإخواني الذين فهموا من قولي غير الذي أردت، وأسأل الله أن يغفو عنّي وعنّهم، ولكن تشتد مؤاخذتي لهم لكونهم تركوا كلمات واضحات بِيَنَاتٍ نيرات في الثناء على الشيخ ناصر الدين الألباني - رحمه الله رحمة واسعة - في مقدمات بعض كتبه، خاصة تلك الكتب التي ناقشت فيها الشيخ - رحمه الله تعالى - كتاب «المؤنق» في عموم طبعاته التي طبعت، فقد أثنيتُ على الشيخ ثناءً حسناً بما أدين الله به .

---

(١) وإن اختلفت وجهة نظرنا معه في صحة الدليل أو سلامة الاستدلال.

إنني في كثير من كتبِي أثني على الشيخ - رحمه الله رحمة واسعة - وأنقل تصحيحاته لعددٍ من الأحاديث، بل وقد طرحت على نفسي سؤالاً في كتاب «أسئلة وأجوبة في مصطلح الحديث» في كل طبعاته في شأن الكتب التي أتصح بها إخواني من طلبة العلم فذكرتُ فيما ذكرتُ كتبَ الشيخ ناصر الدين الألباني - رحمه الله تعالى - وذكرتُ أن فيها خيراً وبركةً في شتى التواхи.

وأعرف، وأؤمن أن بعض إخواني اطّلعوا على هذا ومع ذلك غضوا الطرف عنه وأهملوه - غفر الله لنا ولهم - .

• لا فليعلم كل شخصٍ أنا ستقاضيه أمام الله سبحانه وتعالى ولن نحلَّ إذا اتهمنا بكراهية هذا الشيخ أو محاولة انتاقصه، فهذه كلماتنا في هذا الشيخ الجليل - رحمه الله تعالى - واضحة وناصعة، وبقضاء نقية، نُشهدُ الله على محبتنا لهذا الشيخ الجليل الكريم ونسأله له فسيح الجنان هو وعلماء المسلمين العاملين أجمعين .

ونقر له ولهم بالعلم والفضل والإمامنة في الدين مع علمنا أن كلاماً يؤخذ من قوله ويردُّ إلا رسول الله ﷺ .

مع علمنا أن للشيخ - رحمه الله تعالى - مفارات تفرد بها لا نوافقه عليها سواء في الفقه أو في الحكم على بعض الأحاديث ومع بياننا أن ما صدر من الشيخ - رحمه الله تعالى - من مسائل نرى أن الصواب قد جانبه فيها نرى أيضاً أن اجتهاداته في هذه المسائل وإن جانبه الصواب فيها إلا أنها مغمورة في بحر فضائله وكثرة مناقبه، رحمه الله رحمة واسعة، وأسكنه فسيح الجنان.

فهذا قولِي أبديه صريحاً وأظهره جلياً وواضحاً، ويُشهدُ الله على ما في

القلوب ، أُعلن عن محبتي لعلماء الإسلام العاملين قاطبة سابقهم ولاحقهم ، وكذلك الدعوة إلى الإسلام وأئمة الهدى في أنحاء الأرض وأرجائها ، وأسائل الله لي ولهم ولسائر المسلمين والمسلمات العفو والمغفرة من الله سبحانه وتعالى فهو (أهل التقوى وأهل المغفرة) ، وأسائل الله أن يجمعنا بهم في الفردوس ، وإن كانت كلمة صدرت مني فهم منها معنى غير مراد أو فيها أدنى انتقاد فأستغفر لله وأتوب إليه من هذه الكلمة وأسائل الله المغفرة لي ولمن فهمها على غير وجهها ، أو وجهها على غير توجيهها اللائق بها .

هذا ، وقد أوردت أيضاً في هذا الكتاب فوائد متنوعة متباشرة أسأل الله أن ينفعني وال المسلمين بها .

فإلى موضوع الكتاب الذي أسميته «الرشيد» أسأل الله أن ينفعني به المسلمين ، والله المستعان ولا حول ولا قوة إلا الله .

وصل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

### كتبه

أبو عبد الله

مصطفى بن العدوى

منية سمنود - أجا - دقهلية

## بين يدي البحث:

### مسألة الردود وشيء مما يتعلق بها

• إن مسألة الردود أمرها يسير جدًا في كل الأبواب، ولكنها أمام الله وعند الله لها شأن.

ففي الدنيا يستطيع الشخص أن يصنف ردًا على أي كاتب، وعلى أي عالم، وعلى أي مصنف في أي باب من أبواب العلم الشرعي وغير الشرعي، على السواء.

• فعلى سبيل المثال إذا طرقنا أبواب الفقه فنرى كثيراً جدًا من مسائل الفقه فيها وجهان، بل وجوه متعددة لأهل العلم، فإذا تقلّد عالم رأياً فمن يسير أن يأتي المتقد ويزور الرأي الآخر ويشرع به على العالم، ويورد أقوال من خالفوه من تقلّدوا الرأي الآخر.

خذ لذلك مثلاً: إذا تقلّد عالم رأياً في عدد الرضاعات المحرّمات وأن الرضعة الواحدة تُحرّم - كما هو رأي الجمهور - فمن يسير أن يتعقب هذا الرأي وتورد عليه أدلة من قال: (إن الذي يُحرّم إنما هو ثلث رضاعات) ك الحديث: «لا تحرّم المصّة ولا المصنّان»<sup>(١)</sup>.

ومن القائلين به الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله تعالى - وغيره من أهل العلم.

وتورد على هذا الرأي أيضًا أدلة من قال: (إن الذي يُحرّم هو خمس

(١) أخرجه مسلم (حديث ١٤٥٠).

رضعات) كحديث عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرّمن، ثم نُسخن بخمس معلومات، فتوفي رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهن فيما يقرأ من القرآن».

ومن القائلين بهذا القول الشافعي<sup>١</sup> وأصحابه، وقبله أم المؤمنين عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وقريب من قولهم قول ابن حزم - رحمة الله .  
وَثَمَّ أقوالٌ أخْرَى بِأَدْلِتِهَا فِي الْبَابِ أَيْضًا، وَإِنْ كَانَتْ أَدْلِتِهَا ضَعِيفَةً .  
وَأَيْضًا فَكِثِيرٌ مِّنْ مَسَائِلِ الْفَقِهِ يَتَوَقَّفُ فِيهَا الشَّخْصُ عَنِ الْقُطْعِ بِصَحَّةِ وَجْهِهِ  
مِنَ الْوِجْهِ عَلَى الْوِجْهِ الْآخَرِ، وَذَلِكَ لِاحْتِمَالَاتٍ تَرْدُ مِنْ أَفْنَاطِ الْحَدِيثِ :  
فَهَلْ التَّيِّمُ ضَرْبَةٌ وَاحِدَةٌ كَمَا بَوَّبَ الْبَخَارِيُّ ذَلِكَ بِيَابِ: «الْتَّيِّمُ ضَرْبَةٌ»  
وَاسْتَدَلَ بِحَدِيثِ عَمَّارٍ الَّذِي ذَكَرَهُ لِعُمُرٍ، وَفِيهِ: أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لِعُمَّارَ:  
«إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ هَكُذا، وَمَسْحُ وَجْهِهِ وَكَفِيهِ وَاحِدَةٌ»<sup>(٢)</sup> .

أَمَا أَنَّ التَّيِّمَ ضَرْبَتَانِ، وَإِنَّمَا فَعَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَلِكَ لِتَعْلِيمِ وَلِبِيَانِ صَفَةِ  
الْتَّيِّمِ لَا عَدْدُ الضَّرِبَاتِ؟

فَهَذَا مَحْتَمِلٌ، وَذَاكَ مَحْتَمِلٌ أَيْضًا، وَإِنْ كَانَ الْأُولُى أُولَى عَنِّي وَأَقْرَبُ ،  
وَهُوَ أَنَّ التَّيِّمَ ضَرْبَةٌ وَاحِدَةٌ .

وَإِنْ كَانَ الْآخَرُ غَيْرُ مَدْفَوعٍ عَنِ الصَّحَّةِ قَوْلًا وَاحِدًا، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .  
• وَكَذَلِكَ هَلْ يَنْفُخُ التَّيِّمَ فِي يَدِيهِ بَعْدِ ضَرْبِ الْأَرْضِ بِهِمَا أَوْ لَا يَنْفُخُ؟  
فَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ قَالَ بِالنَّفْخِ لَا وَرَدَ فِي حَدِيثِ عَمَّارٍ عِنْدَ الْبَخَارِيِّ وَغَيْرِهِ

(٢) البخاري (Hadith ٣٤٧).

(١) مسلم (Hadith ١٤٥٢).

وفيه: أن النبي ﷺ قال: «كان يكفيك هكذا» فضرب النبي ﷺ بكفيه الأرض ونفخ فيها ثم مسح بها وجهه وكفيه<sup>(١)</sup>.

فهل أنفخ بناءً على هذا؟!!

أم أن النفع كان لكترة التراب الذي تعلق باليد فأراد النبي ﷺ أن يخففه؟!

ووجهان لأهل العلم في ذلك، ومن ثم علق البخاري الترجمة حيث قال: «المتيم هل ينفع فيما؟»<sup>(٢)</sup>. ومن عادة الإمام البخاري - رحمه الله تعالى - أنه إذا لم يكن يقطع في المسألة بشيء فإنه يعلق الترجمة في كثير من الأحيان.



(١) البخاري (حديث ٣٣٨).

(٢) مع الفتح (٥٢٨/١).

## بحث مقتضى في زكاة الحلي

• ومن هذه المسائل التي تعددت فيها أقوال العلماء، وإن كان بالإمكان ترجيح وجه على سائر الوجوه مسألة زكاة الحلي (الذهب المعد للزينة). فأقول، وبالله التوفيق:

في هذه المسألة أقوال لأهل العلم منها ما يلي:

القول الأول: وجوب الزكاة في الحلي «إذا كان ذهباً أو فضة».

القول الثاني: لا زكاة في الحلي «ذهبًا كان أو غيره».

القول الثالث: أن الحلي إذا كان ذهباً يُعار ويلبس فإنه يُزكي عن مرة واحدة.

القول الرابع: أن زكاة هذا الذهب المعد للزينة إنما هي إعارته.

هذا مجمل الأقوال الواردة في هذا الباب.

والقول الثالث والرابع: لا دليل عليهما أصلاً، فمن ثم فلا نشغل بهما.

أما القول الأول فهذه بعض أداته:

• قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾٣٤﴿ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكَوَى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجَنُوبُهُمْ هَذَا مَا كَنَزْتُمْ لَا نَفْسٌ كُمْ فَدُوْقُوا مَا كَنْتُمْ تَكْنِزُونَ ﴾  
التوبة: ٣٤ .

وأقوال أهل العلم في الآية الكريمة فمنها:

• ما صح عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال<sup>(١)</sup>: ما أدى زكاته فليس بكتنز، وإن

(١) عبد الرزاق في «المصنف» (٤/١٠٧)، لكن ورد عن ابن عمر ما هو أصح وأصرح في أن الحلي لا زكاة فيه.

كان تحت سبع أرضين، وما كان ظاهراً لا يؤدى زكاته فهو كنز.

• وفي رواية صحيحة في «موطأ مالك»<sup>(١)</sup> أيضاً أن ابن عمر سئل عن الكنز؟ فقال: هو المال الذي لا تؤدى منه الزكاة.

• وأخرج عبد الرزاق أيضاً<sup>(٢)</sup> بإسناد صحيح عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: «إذا أخرجت صدقة مالك فقد أذهبت شره وليس بكنز».

و بإسناد صحيح عن عبيد بن عمر<sup>(٣)</sup> قال:

إذا أديت زكاة مالكَ فليس بكنز، وإن كان مدفوناً، وإن لم تؤدِّ زكاته فهو كنز، وإن كان ظاهراً.

• وعند ابن أبي شيبة بإسناد صحيح عن مجاهد وعطاء<sup>(٤)</sup> قالاً: ليس المال بكنز، وإن كان تحت الأرض إذا أدي زكاته، وإن كان لا يؤدى زكاته فهو كنز، وإن كان على وجه الأرض.

وما استدلوا به أيضاً على الوجوب:

• ما أخرجه مسلم<sup>(٥)</sup> في «صحيحه» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدى منها حقها، إلا إذا كان يوم القيمة صفت له صفائح من نار فأحمي عليها في نار جهنم فیکوئ بها جنبه وجبينه وظهره، كلما بردت أعيدت له في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضى بين العباد فيرى سبيله: إما إلى الجنة، وإما إلى النار..».

(١) «الموطأ» (٢٥٦/١).

(٢) «المصنف» (٤/١٠٧)، وسيأتي عن جابر خلاف في ذلك أيضاً.

(٣) «المصنف» (٤/١٠٧).

(٤) «المصنف» ابن أبي شيبة (٣/١٩٠).

(٥) مسلم (حديث ٩٨٧).

• وعند مسلم<sup>(١)</sup> من حديث جابر أيضاً عن رسول الله ﷺ : «ولا صاحب كنز لا يفعل فيه حقه إلا جاء كنزه يوم القيمة شجاعاً أقرع يتبعه فاتحاً فاما فإذا أتاه فرّ منه، فيناديه خذْ كنزك الذي خباته، فأنا عنه غنيٌّ، فإذا رأى أن لا بد منه سلك يده في فيه فيقضمها قَسْمَ الفَحْلِ».

• وعند البخاري<sup>(٢)</sup> من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، وقد سأله أعرابيٌّ فقال: أخبرني عن قول الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾ قال ابن عمر رضي الله عنهما: من كنزاًهما، فلم يؤدِ زكاتهما فويل له، إنما كان هذا قبل أن تُنزل الزكاة، فلما أنزلت جعلها الله طهراً للأموال.

وما استدلوا به أيضاً :

• ما أخرجه أبو داود والنسائي وغيرهما<sup>(٣)</sup> بإسناد صحيح لشهاده من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده: أن امرأة أتتْ رسولَ الله ﷺ ومعها ابنة لها وفي يد ابنته مسكتان غليظتان من ذهب فقال لها: «أتعطين زكاة هذا؟» قالت: لا، قال: «يسرك أن يُسْوِرَكَ اللَّهُ بِهِمَا يوْمَ الْقِيَامَةِ سَوَارِينَ مِنْ نَارٍ؟!» قال: فخلعتهما فألقتهما إلى النبي ﷺ وقالت: هما لله عزَّ وجلَّ ولرسوله.

وفي الباب أيضاً أحاديث فيها مقال، منها:

• ما أخرجه أبو داود وغيره<sup>(٤)</sup> ، وفي إسناده مجهول من طريق عبد الله ابن شداد بن الهاد أنه قال: دخلنا على عائشة رضي الله عنها زوج النبي ﷺ

(١) مسلم (حديث ٩٨٨).

(٢) البخاري ( الحديث ١٤٠٤).

(٣) أبو داود ( الحديث ١٥٦٣ )، والنسائي ( ٣٨ / ٥ ).

(٤) أبو داود ( الحديث ١٥٦٥ ).

فقالت: دخل عليَّ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فرأى في يدي فتخات مِن ورقٍ، فقال: «ما هذا يا عائشة؟» فقلتُ: صنعتهن أَنْزِينَ لِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: «أَتَؤْدِينَ زَكَاتَهُنَّ؟» قَالَتْ: لَا، أَوْ مَا شَاءَ اللَّهُ، قَالَ: «هُوَ حَسْبُكِ مِنَ النَّارِ».

وفي الباب أيضًا<sup>(١)</sup> حديث أم سلمة وفيه ضعف:

قالت: كنت ألبس أوضاحًا من ذهب، فقلتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَكْنَزُ هُوَ؟  
قال: «مَا بَلَغَ أَنْ تُؤْدِي زَكَاتَهُ فَزَكِّيْ، فَلِيْسَ بِكَنْزٍ».

وفي الباب أيضًا حديث آخر فيه ضعف<sup>(٢)</sup> وهو حديث أسماء بنت يزيد  
قالت: دخلتُ أَنَا وَخَالِتِي عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَعَلَيْهَا أَسْوَرَةً مِنْ ذَهَبٍ، قَالَ لَنَا: «أَتَعْطِيَانِ زَكَاتَهُ؟» قَالَتْ: فَقَلَّنَا: لَا، قَالَ: «أَمَا تَخَافَانِ أَنْ يُسُورَ كُمَا اللَّهُ أَسْوَرَةً مِنْ نَارٍ؟ أَدِّيَا زَكَاتَهُ».

وفي الباب بإسناد ضعيف جدًا<sup>(٣)</sup> من حديث فاطمة بنت قيس قالت:  
أَتَيْتَ النَّبِيَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِطُوقٍ فِيهِ سَبْعُونَ مِثْقَالًا مِنْ ذَهَبٍ فَقَلَّتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ خَذْ مِنْهُ الْفَرِيْضَةَ فَأَخْذَ مِنْهُ مِثْقَالًا وَثَلَاثَةَ أَرْبَاعَ مِثْقَالًا.

وفي الباب كذلك بعض الآثار عن صحابة رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ، منها:

- ما صح بمجموع طرقه<sup>(٤)</sup> عن ابن مسعود قال - وسألته امرأة عن حُلُّي لها فيه زكاة؟ قال: إذا بلغ مائتي درهم فزَكِّيْه قالت: إن في حجري يتامى لي أَفَأَدْفَعُهُ إِلَيْهِمْ، قال: نعم.

(١) أبو داود (حديث ١٥٦٤).

(٢) «مسند أحمد» (٤٦١/٦).

(٣) الدرقطني (١٠٦/٢).

(٤) عبد الرزاق في «المصنف» (٤/٨٣)، وله شواهد انظرها في كتابي «جامع أحكام النساء».

- وورد بإسناد ضعيف<sup>(١)</sup> عن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ كَتَبَ إِلَى أَبِيهِ مُوسَى أَنَّهُ أَوْمَرَ مِنْ قِبَلِكَ مِنْ نِسَاءِ الْمُسْلِمِينَ أَنْ يَصْدِقْنَ مِنْ حَلِيهِنَّ وَلَا يَجْعَلْنَ الْهَدْيَةَ وَالزِّيَادَةَ تَعَارِضًا بَيْنَهُنَّ.
- وعند الدارقطني<sup>(٢)</sup> بإسناد حسن عن عائشة قالت: لا بأس بلبس الحلبي إذا أعطي زكاته.
- وبإسناد حسن<sup>(٣)</sup> من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، أنه كان يكتب إلى خازنه سالم أن يخرج زكاة حلبي بناته كل سنة. وكذلك وردت عدة آثار عن التابعين رحمهم الله في ذلك، منها:
- ما أخرجه عبد الرزاق<sup>(٤)</sup> في «المصنف» بسنده صحيح عن عبد الحميد بن جبير أنه سأله سعيد بن المسيب: أفي الحلبي الذهب والفضة زكوة؟ قال: نعم، قال: قلت: إذن يفني قال: ولو.
- وبسنده صحيح<sup>(٥)</sup> عن سعيد بن جبير، قال: في الحلبي الذهب والفضة يُذْكُرُ وَلَيْسُ فِي الْخَرْزِ زَكَاةً إِلَّا أَنْ يَكُونَ لِتِجَارَةِ.
- وبسنده صحيح عن إبراهيم النخعي<sup>(٦)</sup> قال: الزكاة في الحلبي الذهب والفضة ..
- وبسنده صحيح<sup>(٧)</sup> عن عطاء قال: إذا بلغ الحلبي ما تجب فيه الزكاة

(١) ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٥٣/٣).

(٢) (٣) الدارقطني (١٠٧/٣).

(٤) عبد الرزاق (٧٠٦٠).

(٥) عبد الرزاق (٧٠٦٣).

(٦) عبد الرزاق (٨٤/٤).

(٧) ابن أبي شيبة (المصنف) (١٥٤/٣).

ففيه الزكاة.

- وعن الزهرى<sup>(١)</sup> أيضاً بسند صحيح في الحلى زكاة في كل عام.
- وعن عبد الله بن شداد<sup>(٢)</sup> بسند صحيح في الحلى زكاة حتى في الخاتم.
- وعن الشورى<sup>(٣)</sup> قال: نحن نقول: حلية السيف والمنطقة وكل ذهب وفضة تضمه مع مالك إذا أدى الزكاة زكاه.
- وثمة آثار أخرى.

أما الذين ذهبوا إلى أن الحلى ليس فيه زكاة فعمدتهم بالدرجة الأولى عدة آثار صحيحة في غاية الصحة عن أصحاب رسول الله ﷺ منها ما يلي:

- أثر ابن عمر بسند صحيح<sup>(٤)</sup> عند الشافعى ومالك وغيرهما وفيه أن ابن عمر كان يُحلى بناته وجواريه الذهب ثم لا يخرج منه الزكاة.
- وفي رواية صحيحة<sup>(٥)</sup> عن ابن عمر، قال: «ليس في الحلى زكاة».
- وأخرج الشافعى<sup>(٦)</sup> بسند صحيح عن عمرو بن دينار قال: سمعت رجلاً يسأل جابر بن عبد الله عن الحلى أفيه الزكاة؟ فقال جابر: لا، فقال: وإن كان يبلغ ألف دينار؟ فقال جابر: كثير<sup>(٧)</sup>.

- وعن القاسم أن عائشة زوج النبي ﷺ كانت تلبي بنات أخيها يتامى

(١) عبد الرزاق (٧٠٥٤).

(٢) عبد الرزاق (٧٠٥٨).

(٣) عبد الرزاق (٧٠٦٦).

(٤) الشافعى في «المسندة» (ص ٩٦)، ومالك في «الموطأ» (٢٥٠ / ٢).

(٥) عبد الرزاق (٣/١٥٤).

(٦) «مسند الشافعى» (ص ٩٦).

(٧) لم يتضح لي وجه قوله (كثير) هل كثير فتوجب فيه الزكاة أم غير ذلك، والله أعلم، وفي رواية عند عبد الرزاق من طريق أبي الزبير عن جابر «لا زكاة في الحلى» قلت: إن فيه ألف دينار قال: يُعار ويُلبس.

في حجرها لهن الحلي فلا تخرج من حليةن الزكاة<sup>(١)</sup>.

• وصح عن أسماء<sup>(٢)</sup> أنها كانت لا تزكي الحلي.

وفي رواية صحيحة<sup>(٣)</sup> عنها أنها كانت تحليل ثيابها (وفي رواية بناتها) الذهب ولا تزكيه.

• وثم حديث تالف الإسناد من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه أن النبي صلوات الله عليه قال: «ليس في الحلي زكاة» عزاه كثير من أهل العلم إلى ابن الجوزي في «التحقيق» من طريق إبراهيم بن أبوب ، نا عافية بن أبوب عن ليث بن سعد عن أبي الزبير عن جابر عن النبي صلوات الله عليه أنه قال: «ليس في الحلي زكاة» لكن قد حكم البيهقي رحمة الله وغيره على هذا الحديث بالبطلان، وحاصل ما في هذا الحديث أنه أعلم من ثلاثة أوجه:

• منها: أنه أعلى بالوقف فقالوا: الصواب أنه من قول جابر رضي الله عنه.

• والثاني: ضعف عافية بن أبوب ووصف بعضهم له بالجهالة.

• والثالث: ضعف الراوي له عن عافية بن أبوب ، وهو إبراهيم بن أبوب ، وإلى هذه الأخيرة أشار الشيخ ناصر الدين الألباني في «الإرواء» (٢٩٥/٣) وقد ذكر الشوكاني رحمة الله في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الم موضوعة» حديث ليس في الحلي زكاة وعقبه بقوله: قال البيهقي: باطل لا أصل له.

ثم إنني لم أرأ أهل العلم الذين يرون أن لا زكاة في الحلي يحتاجون به بل أكثرهم لا يذكره.

فهذا حاصل الأمر بالنسبة لاستدلالات من ذهب إلى أن الحلي ( بما فيه

(١) مالك في «الموطأ» (١/٢٥٠).

(٢) ، (٣) «المصنف» لابن أبي شيبة (٣/١٥٥).

الذهب والفضة) ليس فيه زكاة.

حاصل استدلالاتهم الاستدلال بالأثار الثابتة الصحيحة عن بعض أصحاب النبي ﷺ الذين لا يرون في الحلي زكاة.

ثم استدلال فريق قليل منهم بحديث باطل: «ليس في الحلي زكاة».

أما أجوية بعضهم على الأدلة الموجبة لزكاة الحلي فأجابوا على المطلق والعام منها: بأنه قد استثنى منه الحلي للوارد عن بعض أصحاب النبي ﷺ

أما الخاص منها: بزكاة الحلي فقد ضعفه كثير منهم.

فهذه وجهات العلماء في هذا الباب فريق منهم: يرى أن في الحلي (الذهب والفضة) زكاة وعمدتهم أدلة عامة وخاصة ثم أقوال بعض الصحابة والتابعين، وفريق يرى أن لا زكاة لما قدمناه.

وما سبق يتضح لنا أن أقوى الآراء وأتبعها للدليل هو الرأي الأول:

- فالآحاديث التي احتج بها أهلها بمجموعها ترتفق للصحة، ثم إن نصوص الكتاب العامة معهم، ويشهد لهم أيضاً الأحاديث العامة في ذلك على ما قدمنا، ثم إن الأخذ بهذا الرأي - ألا وهو أن الحلي يخرج عنه زكاة - أحوط، فوجبت زكاة الحلي بهذا كله، وإن كنا لا ننفي الخلاف في المسألة، والله تعالى أعلم.

- وبعد هذه مسألة سقناها، وإن كنت قد سقتها مفصلاً في كتابي «جامع أحكام النساء» إلا أنني سقتها هنا لبيان كيفية دراسة المسائل من ناحية، وبيان وجوه الاختلاف والتماس الأعذار لمن خالف في رأي من الآراء بعد اجتهاد وتحرّ للصحة، والله أعلم بالصواب.

• فهذه المسألة ومسألة زكاة الحلي إحدى المسائل التي تتعدد فيها وجهات النظر وثمّ مسائل آخر كمسألة القنوت في الفجر، و Zakat الخضروات، واستحباب التمتع أو وجوبه، واستحباب القرآن في الحج أو الإفراد، والجهر بالبسملة والإسرار، ووضع الجوانح من عدمه، ورفع اليدين في الجنائز أو عدم الرفع، وتحية المسجد ووجوبها من عدمه - وزيارة النساء للقبور، وسترة المصلي، وغير ذلك من المسائل التي لا يكاد الحصر أن يأتي عليها<sup>(١)</sup>.

#### • تنبیهات:

١ - الخلاف القائم بين العلماء في زكاة الحلي إنما هو في حلي الذهب والفضة، أما غير الذهب والفضة كاللؤلؤ فلا نعلم دليلاً على أن فيه زكاة، ولا نعلم اختلافاً بين أهل العلم في ذلك، وقد ورد في ذلك حديث من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مرفوعاً «لا زكاة في حجر» أخرجه البيهقي (٤/١٤٦)، وقال الرواة عن عمرو كلهم ضعفاء.

• هذا وقد قال مالك رحمه الله «الموطأ» (١/٢٥٠): ليس في اللؤلؤ، ولا في المسك، ولا في العنبر زكاة.

• وقال الشافعي في «الأم» (٢/٣٦): وما يحلى النساء به أو ادخرنه أو ادخره الرجال من لؤلؤ، وزبرجد، وياقوت، ومرجان، وحلية بحرٍ وغيره فلا زكاة فيه، ولا زكاة إلا في ذهب أو ورقٍ، ولا زكاة في صفر ولا حديد ، ولا رصاص، ولا حجارة، ولا كبريت، ولا مما أخرج من الأرض، ولا زكاة في عنبر، ولا لؤلؤ أخذَ من البحر... إلى آخر ما قاله رحمه الله.

(١) ونحن بصدد كتاب جامع في هذه المسألة، وهو مسائل يسع المسلمين الخلاف فيها، يسر الله إقامته.

٢ - لا يخرج عن الحلي زكاة إلا إذا بلغ النصاب، هذا هو قول أكثر أهل العلم الذين قالوا بإخراج زكاة عن الحلي.

أما الصنعاني رحمه الله فقال في «سبل السلام» (٦١٤/٢) بعد أن ذكر حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده - الذي قدمناه في أدلة القائلين بوجوب زكاة الحلي - : والحديث دليل على وجوب الزكاة في الخلية وظاهره أنه لا نصاب لها لأمره عليه السلام بتزكية هذه المذكورة.



## بعض أسباب اختلاف المحدثين في الحكم على حديث

وهذا الذي ذُكرَ من الاختلافات في بعض المسائل، لا يتوقف على مسائل الفقه، بل هو في الحديث كذلك، فـ<sup>ثُمَّ</sup> عدد هائلٌ من الأحاديث مختلف في تصحيحها وتضعيفها لوجوه وأسباب:

فذكر هنا بعض أسباب الاختلاف في الحكم على الحديث:

فقد يتساءل شخص عن أسباب الاختلاف في الحكم على بعض الأحاديث، فأقول وبالله التوفيق:

إن لذلك أسباباً عدّة، وهذه الأسباب لا تحدث اختلافاً بين شخصين فحسب، بل بين كثيرين من أهل العلم بالحديث، فأذكر من هذه الأسباب ما يلي:

**أولاً: اختلاف العلماء الأولين رحمهم الله في الحكم على راوٍ من الرواة:**  
 فترى عدداً من العلماء الأولين يوثق رجلاً وترى آخرين يضعفونه فأحياناً ينفصل لك وجه التزاع ويترجح عندك قول من الأقوال فتبناه ويترجح عند غيرك القول الآخر فيتبناه، فمن ثم سيختلف يقيناً الحكم على الحديث من عالم إلى آخر.

ثم أيضاً إن الاطلاع على ترجمة هذا الراوي له تأثير فمن العلماء من يتوسّع في البحث عن ترجمة هذا الراوي في عدة كتب، ومنهم من يقتصر على بعض الكتب، فلا شك فالتوسيع في البحث عن ترجمة الراوي، يقف على فوائد أعظم من التي وقف عليها من لم يطلع على ترجمة الراوي.

فأحياناً ينشط الباحث في بحثه وأحياناً يجتاز بالكتب المشهورة من كتب التراجم.

والرواية المختلف في تصحيح حديثهم وتضعيفه عدد كبير جداً.

أذكر منهم على سبيل المثال فقط:

عبد الله بن محمد بن عقيل، وشهر بن حوشب، وعبد الله بن لهيعة، ويحيى بن أيوب الغافقي.

فهؤلاء قد رويت من طريقهم عدة أحاديث عن رسول الله، فمن أهل العلم المستغلين بالحديث من يراهم ثقات ويصحح حديثهم، ومنهم من يراهم ضعفاء فيضعف أحاديثهم.

ومنهم من يُفصل في أمرهم كتفصيل البعض في ابن لهيعة، وقولهم بأنه قد اخالط فمن روى عنه قبل الاختلاط قُبِلَ حديثه، ومن روى عنه بعد الاختلاط رُدَّ حديثه، ثم اختلفوا أيضاً في تحديد الذين رروا عنه قبل الاختلاط وهل هم العبادلة<sup>(١)</sup> فقط: (عبد الله بن المبارك، وعبد الله بن وهب، وعبد الله بن مسلمة القعنبي، وعبد الله بن يزيد المقرئ) أم هم عشرة من الرواة؟ !!

### ثانياً: الاختلاف في إثبات السمعاء:

فقد تجد الرواية ثقة وشيخه أيضاً ثقة وسماع الرواية من شيخه محتمل، وترى بعض كتب الرجال كـ«التهذيب» على سبيل المثال لم يتعرض في ترجمة هذا الرواية خاصة لإثبات سمعاه من هذا الشيخ أو نفيه فتبني الحكم على أنه قد سمع منه، ثم بعد زمن تطلع على كتاب من كتب المراسيل فترى أن عدداً

(١) ولهؤلاء غير العبادلة من الصحابة.

من أهل العلم نصوا على عدم سماع هذا الراوي من شيخه فمن ثمَّ سيحدث تغير في الحكم على الحديث من الصحة إلى الضعف.

ثالثاً: الاختلاف في بعض الزيادات في متون الأحاديث، أو في أسانيدها، وخاصة إذا كان الذي زاد ثقة، فالاختلاف في زيادات الثقة من ناحية القبول والرد اختلاف قديم فمن العلماء الأولين من قبل زيادة الثقة مطلقاً كالنبوة وابن حزم - رحمة الله - وغيرهما من العلماء، ومنهم من ردَّها مطلقاً، ومنه من فصلَ في زيادة الثقة، وقال إن الحكم بقولها أو ردَّها ينبغي على القرائن المحيطة بها فأحياناً تُقبل وأحياناً تُردُ وهذا الأخير منهج محمود<sup>(١)</sup>.

رابعاً: ويلحق بالاختلاف في زيادات الثقة الاختلاف في الوصل والإرسال والوقف والرفع:

فقد يروى الحديث موقوفاً، وقد يروى مرفوعاً، ويرجح فريق من أهل العلم المرفوع فيصححون الحديث، ويرجح غيرهم الموقف فمن ثمَّ سيحكمون بضعف الرواية المرفوعة إلى رسول الله ﷺ.

خامساً: قد تتعدد طرق الحديث الواحد، ويكون هناك ضعفٌ في كل طريق من هذه الطرق، فيرى بعض أهل العلم أن هذه الطرق إذا ضمَّ بعضُها إلى بعضٍ صحت وتقوَّت وإنجبرت ويرى فريق آخر أن الضعف الموجود في هذه الطرق شديد، ولا ينجبر بعضها ببعض فمن ثمَّ يحكم على الحديث بالضعف.

فأذكر من هذا الباب على سبيل المثال حديث: «أَدَّ الأمانة إلى من ائتمنك

(١) وقد ضربت لذلك أمثلة متعددة في كتابي «شرح علل الحديث» فارجع إليه إن شئت.

ولا تَخُنْ من خانك»، فهل هذا الحديث معارض بقوله تعالى: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَاتِ  
سَيِّئَاتٍ مُثُلُّهَا﴾ [الشورى: ٤٠] وبي قوله تعالى: ﴿وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقَبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ  
عَلَيْهِ لَيَنْصُرَنَّهُ اللَّهُ﴾ [الحج: ٦٠] وبغير ذلك، فهل هذا يُعكر على معنى الحديث

من ناحية الدرأة، أم أن هذا من ناحية اختيار الأفضل والأتم والأحسن؟!!

أما من ناحية الرواية فمن العلماء من يصحح الحديث من ناحية الرواية  
بمجموع الطرق كالشيخ ناصر - رحمه الله تعالى - ومنهم من يرى ضعفه  
ويرى أن هذه الطرق لا ترقى إلى الحُسْنِ فضلاً عن الصحة.

وبشيء من التفصيل أقول:

إن الشيخ ناصر الدين الألباني - رحمه الله رحمة واسعة - أورد هذا  
الحديث في كتابه القيم: «إرواء الغليل»<sup>(١)</sup> وقال:

صحيح: وقد روی عن جماعة من الصحابة منهم أبو هريرة، وأنس بن  
مالك، ورجل سمع النبي ﷺ .

١ - أما حديث أبي هريرة، فيرويه أبو صالح عنه به:

أخرجه: أبو داود (٣٥٣٥) والترمذى (٢٣٨/١) والدارمى (٢٦٤/٢)  
والطحاوى في «مشكل الآثار» (٣٣٨/٢) والخرائطي (ص ٣٠) والدارقطنى  
(٣٠٣) والحاكم (٤٦/٢) وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢٦٩/١) وابن  
عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٩/٢) من طرق عن طلق بن غنم عن شريك  
وقيس عن أبي حصين عن أبي صالح به، وقال الترمذى: «هذا حديث حسن  
غريب».

وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم»، ووافقه الذهبي.

(١) حديث رقم (١٥٤٤) (ج ٥ ص ٣٨١).

قلتُ: وفيه نظر، فإن شريكًا، وهو ابن عبد الله القاضي إنما أخرج له مسلم في التابعات، نعم حديثه هذا مقررون برواية قيس - وهو ابن الربيع - وهو نحو شريك في الضعف لسوء الحفظ، فأحدهما يقوى الآخر.

وأما قول ابن أبي حاتم في «العلل» (٣٧٥/١) عن أبيه:

«حديث منكر، لم يروه غير طلق بن غنم».

فلا ندري وجهه، لأن طلقاً ثقة بلا خلاف وثقة ابن سعد، والدارقطني، وابن شاهين، وغيرهم. وقول ابن حزم فيه: «ضعيف» مردود لشذوذه، ولأنه جرح غير مفسر.

ثم استدركت فقلتُ: لعل وجهه أن طلقاً لم يثبت عند أبي حاتم عدالته، فقد أورده ابنه في «الجرح والتعديل» وحکى عن أبيه أسماء شيوخه، والرواة عنه، ثم لم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً، وذلك مما لا يضره، فقد ثبتت عدالته بتوثيق من وثيقه، لا سيما وقد احتاج به الإمام البخاري في

«صحيحه».

٢ - وأما حديث أنس، فيرويه أبو التياح عنه به:

أخرجه الدارقطني (٣٠٣ - ٤٠٤) والحاكم والطبراني في «المعجم الصغير» (ص ٩٦) وأبو نعيم في «الحلية» (٦/١٣٢) والضياء المقدسي في «الأحاديث المختارة» (ق ٢/٢٤٨) كلهم من طريق أبوبن سعيد نا ابن شوذب، عن أبي التياح به، وقال الطبراني: «تفرد به أبوبن سعيد».

قلتُ: وهو مختلف فيه كما قال الحافظ في «التلخيص» (٣/٩٧): وقال في «الترغيب»: «صدق يخطئ».

قلتُ: وعلى هذا فهو من يستشهد به، ولذلك أورده الحاكم شاهداً.

٣ - وأما حديث الرجل، فهو من طريق يوسف بن ماهك المكي قال: «كنت أكتب لفلان نفقة أيتام كان ولهم، فغالطوه بـألف درهم، فأداتها إليهم، فأدركت له من مالهم مثلها، قال: قلت: أقبض الألف الذي ذهبا به منك؟ قال: لا حدثني أبي أن رسول الله ﷺ يقول: فذكره.»  
أخرجه: أبو داود (٣٥٣٤) وأحمد (٤١٤/٣) والدولابي في «الكنى» (٦٣/١).

**قلت:** ورجاله ثقات غير الرجل الذي لم يُسمّ، ومع ذلك صححه ابن السكن كما في «التلخيص». وأخرجه الدارقطني أيضًا لكنه قال: في إسناده يوسف بن يعقوب عن رجل من قريش عن أبي بن كعب، والله أعلم.

وجملة القول: أن الحديث بمجموع هذه الطرق ثابت، فما نقل عن بعض المتقدمين أنه ليس ثابت، فذلك باعتبار ما وقع له من طرق، لا بمجموع ما وصل منها إلينا، والله أعلم - هكذا قال الشيخ - رحمه الله تعالى.

• أما الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى فأورد الحديث<sup>(١)</sup> في «التلخيص الحبير» قائلاً:

حديث: «أَدِ الْأَمَانَةَ إِلَى مَنْ أَتَمْنَكَ، وَلَا تَحْنُنْ مِنْ خَانَكَ» أخرجه أبو داود والترمذى والحاكم من حديث أبي هريرة، تفرد به طلق بن غنم عن شريك، واستشهد له الحاكم بحديث أبي التياح عن أنس، وفيه أىوب بن سويد مختلف فيه، وذكر الطبراني أنه تفرد به، وفي الباب عن أبي بن كعب ذكره ابن الجوزي في «العلل المتناهية» وفي إسناده من لا يعرف، وروى أبو داود

(١) «التلخيص» حديث (١٣٨١) (ج ٣ ص ٩٧).

والبيهقي من طريق يوسف بن ماهك عن فلان عن آخر، وفيه هذا المجهول، وقد صححه ابن السكن، ورواه البيهقي من طريق أبي أمامة بسند ضعيف، ومن طريق الحسن مرسلاً، قال الشافعي: هذا الحديث ليس ثابت، وقال ابن الحوزي: لا يصح من جميع طرقه، ونقل عن الإمام أحمد أنه قال: هذا الحديث باطل لا أعرفه من وجه يصح.

• **قلت (مصطفى):** فهكذا يجتهد أهل العلم وتختلف وجهاتهم في بعض الأحيان وعلى هذا المنوال عدة أحاديث تختلف فيها وجهات نظر أهل العلم: فمنهم من يصححها لشهادتها ومتابعتها، ومنهم من يقيها في حيز الضعف لكون الشواهد والتابعات شديدة الضعف لا ترقى إلى الحسن فضلاً عن الصحة، والمجتهد المصيب منهم له أجران، والمجتهد الذي جانبه الصواب فأخذوا له أجر واحد إن شاء الله تعالى.

**سادساً: قد يكون الراوي ثقةً أو صدوقاً، ولكن أخذت عليه بعض الأحاديث:**

في صحيح حديثه في الجملة، ولكن تستثنى الأحاديث التي أخذت عليه، فعند الحكم على أحاديث هذا الراوي يungan بعض العلماء إلى الطرق التقليدية المعهودة في الحكم على الأحاديث، فيحكم بصحة الحديث بناءً على أن الرجل ثقة، ويغفل عن شيء، وهو أن هذا الحديث على وجه الخصوص قد أخذ على هذا الراوي، ومن هذا شيء كثير جداً:

فعلى سبيل المثال أخذ فريق من العلماء على العلاء بن عبد الرحمن حديث: «إذا انتصف شعبان فلا تصوموا».

وأخذ بعض العلماء على عمرو بن أبي عمرو مولى المطلب حديث: «من

وقع على البهيمة فاقتلوه واقتلوها البهيمة».

• وقد يكون أحد رجال الإسناد ضعيفاً لكن يصحح له العلماء حديثاً  
بعينه لقرائن تختلف بذلك، منها:

أن يكون الراوي عنه راويته ولا يأخذ عنه إلا ما صح من حديثه.

أو يكون الراوي الضعيف نفسه هو من أثبت الناس في شخص بعينه  
كهشام بن سعد مثلاً، فهشام ضعيف، لكنه من أثبت الناس في زيد بن  
أسلم.

أو يكون الحديث قد رواه عن هذا الضعيف جماعة من الجهابذة الحفاظ  
فجبرت روایتهم عنه الضعف الموجود فيه، أو في السنّد كقبولهم لحديث:  
«ثلاثة حق على الله عونهم: الناكحُ يريد العفاف والمُكتَبُ يريد الأداء والمجاهدُ في  
سبيل الله»، هو من طريق محمد بن عجلان عن سعيد المقبري عن أبي هريرة  
عن النبي ﷺ - ومن العلماء من يضعف رواية ابن عجلان عن سعيد عن  
أبي هريرة بصفة عامة لكونها اختلطت على ابن عجلان، فكان ابن عجلان  
يروي أحياناً عن سعيد عن رجل عن أبي هريرة، وأحياناً عن سعيد عن أبيه  
عن أبي هريرة، فيجعل كل ذلك واحداً، فمن ثم ضعف فريق من العلماء  
رواية ابن عجلان عن سعيد عن أبي هريرة، لكن لما روى جماعة من الآثار  
(منهم يحيى القطان وابن المبارك وغيرهما) عن ابن عجلان عن سعيد عن أبي  
هريرة عن النبي ﷺ : «ثلاثة حق على الله عونهم» قبل هذا الحديث  
وصححه عدد من العلماء.



## فهذه بعض الأسباب التي تلتمس لدفع التهم عن العلماء ولبيان وجهتهم

### وهذا أيضاً كلام قيم للعلامة شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله

ولمزيد من الدفاع عن أهل العلم رحمة الله تعالى رحمة واسعة<sup>(١)</sup>  
وكمزيد من التماس المعاذير لمن اجتهد منهم فجانبه الصواب، أو ظهر لنا أنه  
قد أخطأ في الرأي الذي ذهب إليه في بعض المسائل، أورد ملخصاً ما ذكره  
شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى رحمة واسعة وأسكنه فسيح الجنان  
حيث قال في كتابه القيّم الرائع: «رفع الملام عن الأئمة الأعلام»:

وليعلم أنه ليس أحد من الأئمة المقبولين عند الأمة قبولاً عاماً يعتمد  
مخالفة رسول الله ﷺ في شيء من سنته، دقيق ولا جليل، فإنهم متافقون  
اتفاقاً يقيناً على وجوب اتباع الرسول ﷺ، وعلى أن كل أحد من الناس  
يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله ﷺ، ولكن إذا وجد لواحد منهم قولٌ  
قد جاء حديثٌ صحيحٌ بخلافه فلا بدّ له من عذرٍ في تركه.

#### وجماع الأعذار ثلاثة أصناف:

أحدها: عدم اعتقاده أن النبي ﷺ قاله.

والثاني: عدم اعتقاده أنه أراد تلك المسألة بذلك القول.

والثالث: اعتقاده أن ذلك الحكم منسوخ.

(١) ومنهم فيما أدين لله به العالم المجتهد الفاضل الشيخ ناصر الدين الألباني - رحمة الله تعالى.

وهذه الأصناف الثلاثة تتفرع إلى أسباب متعددة:

### • السبب الأول:

أن لا يكون الحديث قد بلغه، ومن لم يبلغه الحديث لم يكلف أن يكون عالماً بموجبه، وإذا (لم يكن قد بلغه) وقد قال في تلك القضية بموجب ظاهر آية أو حديث آخر، أو بموجب قياس، أو موجب استصحاب: فقد يوافق ذلك الحديث تارة ويخالفه أخرى.

وهذا السبب هو الغالب على أكثر ما يوجد في أقوال السلف مخالفًا لبعض الأحاديث؛ فإن الإحاطة بحديث رسول الله ﷺ لم يكن لأحد من الأمة.

وقد كان النبي ﷺ يحدث، أو يفتى، أو يقضي، أو يفعل الشيء فيسمعه أو يراه من يكون حاضراً ويبلغه أولئك أو بعضُهم من يبلغونه، فينتهي علمُ ذلك إلى من شاء الله تعالى من العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، ثم في مجلس آخر قد يحدث أو يفتى أو يقضي أو يفعل شيئاً، ويشهده بعضُ من كان غائباً عن ذلك المجلس، ويبلغونه من أمكنهم، فيكون عند هؤلاء من العلم ما ليس عند هؤلاء، وعند هؤلاء ما ليس عند هؤلاء، وإنما يتفضل العلماء من الصحابة ومن بعدهم بكثرة العلم أو جودته.

وأما إحاطة واحد بجميع حديث رسول الله ﷺ فهذا لا يمكن ادعاؤه قط.

وذكر رحمة الله أمثلةً لذلك، ثم قال:

وهذا باب واسع يبلغ المنقول منه عن أصحاب رسول الله ﷺ عدداً كثيراً جداً.

وأما المنقول منه عن غيرهم فلا يمكن الإحاطة به، فإنه ألوه.

فهؤلاء كانوا أعلم الأمة وأفقيها وأتقاها وأفضلها، فمن بعدهم أنقص؛ فخفاء بعض السنة عليه أولى، فلا يحتاج ذلك إلى بيان، فمن اعتقد أن كل حديث صحيح قد بلغ كل واحد من الأئمة أو إماماً معيناً فهو مخطئ خطأ فاحشاً قبيحاً.

ولا يقولن قائل: إن الأحاديث قد دُونت وجمعت، فخفاوها والحال هذه بعيد؛ لأن الدواوين المشهورة في السنن إنما جمعت بعد انفراط الأئمة المتبعين رحمهم الله.

ومع هذا فلا يجوز أن يُدعى انحصر حديث رسول الله ﷺ في دواوين معينة، ثم لو فرض انحصر حديث (رسول الله ﷺ) فيها فليس كل ما في الكتب يعلمه العالم، ولا يكاد ذلك يحصل لأحد، بل قد يكون عند الرجل الدواوين الكثيرة وهو لا يحيط علمًا بما فيها، بل الذين كانوا قبل جمع هذه الدواوين أعلم بالسنة من المتأخرین بكثير؛ لأن كثیراً مما بلغهم وصح عندهم قد لا يبلغنا إلا عن مجھول، أو بإسناد منقطع، أو لا يبلغنا بالكلية، فكانت دواوينهم صدورهم التي تحوي أضعاف ما في الدواوين، وهذا أمر لا يشك فيه من علم القضية.

ولا يقولن قائل: من لم يعرف الأحاديث كلها لم يكن مجتهداً، لأنه إن اشتُرط في المجتهد علمه بجميع ما قاله النبي ﷺ وفعله مما يتعلق بالأحكام، فليس في الأمة على هذا مجتهد، وإنما غایة العالم أن يعلم جمهور ذلك ومعظمها، بحيث لا يخفى عليه إلا القليل من التفصیل، ثم إنه قد يخالف ذلك القليل من التفصیل الذي لم يبلغه فيكون معذوراً.

ثم ذكر سائر الأسباب فقال:

### • السبب الثاني:

أن يكون الحديث قد بلغه لكنه لم يثبت عنده، إما لأن محدثه أو محدث محدثه أو غيره من رجال الإسناد مجهول عنده، أو متهم أو سيء الحفظ.

وإما لأنه لم يبلغه مستنداً بل منقطعاً، أو لم يضبط له لفظ الحديث مع أن ذلك الحديث قد رواه الثقات لغيره بإسناد متصل، بأن يكون غيره يعلم من المجهول عنده الثقة، أو يكون قد رواه غير أولئك المجرورين عنده، أو قد اتصل من غير الجهة المنقطعة، أو قد ضبط الفاظ الحديث بعض المحدثين الحفاظ، أو لتلك الرواية من الشواهد والتابعات ما يبين صحتها.

وهذا أيضاً كثير جداً. وهو في التابعين وتابعיהם إلى الأئمة المشهورين من بعدهم أكثر منه في العصر الأول، وأكثر من القسم الأول، فإن الأحاديث كانت قد انتشرت واشتهرت لكن كانت تبلغ كثيراً من العلماء من طرق ضعيفة، وقد بلغت غيرهم من طرق صحيحة غير تلك الطرق، فتكون حجة من هذا الوجه، مع أنها لم تبلغ من خالفها من هذا الوجه الآخر، ولهذا وجد في كلام غير واحد من الأئمة تعليق القول بموجب الحديث على صحته، فيقول: قولي في هذه المسألة كذا، وقد روی فيها حديث بكذا، فإن كان صحيحاً فهو قولي.

### • السبب الثالث:

اعتقاد ضعف الحديث باجتهاد قد خالقه فيه غيره مع قطع النظر عن طريق آخر، سواء كان الصواب معه أو مع غيره أو معهما، عند من يقول: كل مجتهد مصيب، ولذلك أسباب:

منها: أن يكون المحدث بالحديث يعتقده أحدهما ضعيفاً، ويعتقده الآخر ثقة.

ومعرفة الرجال علم واسع، ثم قد يكون المصيب من يعتقد ضعفه؛ لاطلاعه على سبب جارح، وقد يكون الصواب مع الآخر لمعرفته أن ذلك السبب غير جارح، إما لأن جنسه غير جارح، أو لأنه كان له فيه عذر يمنع الجرح، وهذا باب واسع وللعلماء بالرجال وأحوالهم في ذلك من الإجماع والاختلاف مثل ما لغيرهم من سائر أهل العلم في علومهم.

ومنها: أن لا يعتقد أن المحدث سمع الحديث من حدث عنه، وغيره يعتقد أنه سمعه لأسباب توجب ذلك معرفة.

ومنها: أن يكون للمحدث حالان: حال استقامة وحال اضطراب، مثل أن يختلط أو تخترق كتبه، فما حدث به في حال الاستقامة صحيح، وما حدث به في حال الاضطراب ضعيف، فلا يدرى ذلك الحديث من أي النوعين؟ وقد علم غيره أنه مما حدث به في حال الاستقامة.

ومنها: أن يكون المحدث قد نسي ذلك الحديث فلم يذكره فيما بعد، أو أنكر أن يكون حدث به معتقداً أن هذا علة توجب ترك الحديث. ويرى غيره أن هذا مما يصح الاستدلال به، والمسألة معرفة.

ومنها: أن كثيراً من الحجازيين يرون أن لا يتحقق بحديث عراقي ولا شامي إن لم يكن له أصل بالحجاز، حتى قال قائلهم: «نَزَّلُوا أَحَادِيثَ أَهْلِ الْعَرَاقِ بِنَزْلَةِ أَهْلِ الْكِتَابِ، لَا تَصْدِقُوهُمْ وَلَا تَكْذِبُوهُمْ».

وقيل لآخر: سفيان عن منصور عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله حجة؟ قال: إن لم يكن له أصل بالحجاز فلا!

وهذا لاعتقادهم أن أهل الحجاز ضبطوا السنة فلم يشد عنهم منها شيء، وأن أحاديث العراقيين وقع فيها اضطراب أو جب التوقف فيها.

وبعض العراقيين يرى أن لا يحتاج بحديث الشاميين، وإن كان أكثر الناس على ترك (التضعيف) بهذا، فممتى كان الإسناد جيداً كان الحديث حجة، سواء كان الحديث حجازياً أو عراقياً أو شامياً أو غير ذلك.

وقد صنف أبو داود السجستاني كتاباً في مفاريد أهل الأمصار من السنن، بين ما اختص به أهل كلٍّ مصرٍ من الأمصار من السنن التي لا توجد مسندة عند غيرهم، مثل المدينة، ومكة، والطائف، ودمشق، وحمص، والковفة، والبصرة، وغيرها. إلى أسباب آخر غير هذه.

#### • السبب الرابع:

اشتراطه في خبر الواحد العدل الحافظ شرطاً يخالفه فيها غيره، مثل اشتراط بعضهم عرض الحديث على الكتاب والسنة، واشتراط بعضهم أن يكون المحدث فقيهاً إذا خالف قياس الأصول، واشتراط بعضهم انتشار الحديث وظهوره إذا كان فيما تعم به البلوى، إلى غير ذلك مما هو معروف في مواضعه.

#### • ثم ذكر السبب الخامس، فقال:

أن يكون الحديث قد بلغه وثبت عنده لكن نسيه...

وذكر رحمة الله أمثلةً لذلك. ثم قال:

#### • السبب السادس:

عدم معرفته بدلالة الحديث، تارة لكون اللفظ الذي في الحديث غريباً عنده، مثل لفظ المزابنة، والمحاقلة، والمخابرة، واللامسة، والمنابذة، والغرر، إلى

غير ذلك من الكلمات الغريبة التي قد يختلف العلماء في تفسيرها. وكالحديث المروي: «لا طلاق، ولا عتاق في إغلاق»، فإنهم قد فسروا الإغلاق بالإكراه، ومن يخالفه لا يعرف هذا التفسير.

وتارة تكون معناه في لغته وعرفه غير معناه في لغة النبي ﷺ وهو يحمله على ما يفهمه في لغته، بناء على أن الأصل بقاء اللغة، كما سمع بعضهم آثاراً في الرخصة في النبأ فظنوه بعض أنواع المسْكِرِ، لأنَّه لغتهم، وإنما هو ما ينذر لتحليل الماء قبل أن يستند، فإنه جاء مفسراً في أحاديث كثيرة صحيحة.

وسمعوا لفظ الخمر في الكتاب والسنّة فاعتقوه عصير العنب المستد خاصة، بناء على أنه كذلك في اللغة، وإن كان قد جاء من الأحاديث أحاديث صحيحة تبين أنَّ الخمر اسم لكل شراب مسكر، وتارة تكون اللفظ مشتركاً، أو مجملًا، أو متعددًا بين حقيقة ومجاز، فيحمله على الأقرب عنده، وإن كان المراد هو الآخر، كما حمل جماعةً من الصحابة في أول الأمر الخيط الأبيض والخيط الأسود على الحبل، وكما حمل آخرون قوله: ﴿فَامْسُحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيْكُمْ﴾ [ النساء: ٤٣] على اليد إلى الإبط.

وتارة تكون الدلالة من النص خفية، فإن جهات دلالات الأقوال متعددة جداً، يتفاوت الناس في إدراكها وفهم وجوه الكلام بحسب منح الحق سبحانه ومواهبه، ثم قد يعرفها الرجل من حيث العموم ولا يتقطن لكون هذا المعنى داخلاً في ذلك العام، ثم قد يتقطن له تارة ثم ينساه بعد ذلك.

وهذا باب واسع جداً لا يحيط به إلا الله، وقد يغلط الرجل فيفهم من الكلام ما لا تتحمله اللغة العربية التي بعثَ الرسول ﷺ بها.

## • السبب السابع:

اعتقاده أن لا دلالة في الحديث.

والفرق بين هذا وبين الذي قبله: أن الأول لم يعرف جهة الدلالة، والثاني عرف جهة الدلالة لكن اعتقد أنها ليست دلالة صحيحة، بأن يكون له من الأصول ما يرد تلك الدلالة سواء كانت في نفس الأمر صواباً أو خطأ، مثل أن يعتقد أن العام المخصوص ليس بحججة، وأن المفهوم ليس بحججة، وأن العموم الوارد على سبب مقصور على سبيه، أو أن الأمر المجرد لا يقتضي الوجوب، أو لا يقتضي الفور، أو أن المعرف باللام لا عموم له، أو أن الأفعال المفيدة لا تبني ذاتها، ولا جميع أحكامها، أو أن المفتشي لا عموم له؛ فلا يدعى العموم في المضمرات والمعاني، إلى غير ذلك مما يتسع القول فيه، فإن شطر أصول الفقه تدخل مسائل الخلاف منه في هذا القسم، وإن كانت الأصول المجردة لم تحظ بجميع الدلالات المختلفة فيها.

وتدخل فيه أفراد أجناس الدلالات: هل هي من ذلك الجنس أم لا؟ مثل: أن يعتقد أن هذا اللفظ المعين مجمل، بأن يكون مشتركاً لا دلالة تعين أحد معنويه، أو غير ذلك.

## • السبب الثامن:

اعتقاده أن تلك الدلالة قد عارضها ما دل على أنها ليست مراده. مثل: معارضه العام بخاص، أو المطلق بمقيد، أو الأمر المطلق بما ينفي الوجوب، أو الحقيقة بما يدل على المجاز، إلى أنواع المعارضات.

وهو باب واسع أيضاً، فإن تعارض دلالات الأقوال وترجح بعضها على بعض بحر خضم.

## • الأسباب التاسعة:

اعتقاده أن الحديث معارض بما يدل على ضعفه، أو نسخه، أو تأويله إن كان قابلاً للتأويل بما يصلح أن يكون معارضًا بالاتفاق، مثل آية أو حديث آخر، أو مثل إجماع، وهذا نوعان:

أحدهما: أن يعتقد أن هذا المعارض راجح في الجملة، فيتعين أحد الثلاثة من غير تعين واحد منها.

وتارة يعين أحدهما، بأن يعتقد أنه منسوخ، أو أنه مؤول، ثم قد يغلط في النسخ فيعتقد المتأخر متقدماً، وقد يغلط في التأويل بأن يحمل الحديث على ما لا يحتمله لفظه، أو أن هناك ما يدفعه، فإذا عارضه من حيث الجملة فقد لا يكون ذلك المعارض دالاً، وقد لا يكون الحديث المعارض في قوة الأول إسناداً أو متنًا، وتحيء هنا الأسباب المتقدمة وغيرها في الحديث الأول، والإجماع المدعي في الغالب إنما هو عدم العلم بالمخالف.

وقد وجدنا من أعيان العلماء من صاروا إلى القول بأشياء متمسكة بهم فيها عدم العلم بالمخالف، مع أن ظاهر الأدلة عندهم يقتضي خلاف ذلك، لكن لا يمكن للعالم أن يتبدئ قوله لم يعلم به قائلاً، مع علمه بأن الناس قد قالوا خلافه، حتى أن منهم من يعلق القول فيقول: إن كان في المسألة إجماع فهو أحق ما يتبع، وإلا فالقول عندي كذا وكذا، وذلك مثل من يقول: لا أعلم أحداً أجاز شهادة العبد، وقبولها محفوظ عن عليٍّ وأنس وشريح وغيرهم.

ويقول آخر: أجمعوا على أن المعتق بعضه لا يرث، وتوريثه محفوظ عن عليٍّ وابن مسعود، وفيه حديث حسن عن النبي ﷺ.

ويقول آخر: لا أعلم أحداً أوجب الصلاة على النبي ﷺ في الصلاة

وإيجابها محفوظ عن أبي جعفر الباقر، وذلك أن غاية كثير من العلماء أن يعلم قول أهل العلم الذين أدركهم في بلاده، ولا يعلم أقوال جماعات غيرهم، كما تجد كثيراً من المتقدمين لا يعلم إلا قول المدینيين والکوفین، وكثيراً من المتأخرین لا يعلم إلا قول اثنین أو ثلاثة من الأئمة المتبوعین، وما خرج عن ذلك فإنه عنده يخالف الإجماع، لأنه لم يعلم به قائلاً، وما زال يقىع سمعه خلافه، فهذا لا يمكنه أن يصير إلى حديث يخالف هذا، لخوفه أن يكون هذا خلافاً للإجماع أو لاعتقاده أنه مخالف للإجماع، والإجماع أعظم الحجج.

وهذا عذر كثير من الناس في كثير ما يتركونه، وبعضهم معذور فيهحقيقة؛ وبعضهم معذور فيه وليس في الحقيقة معذور، وكذلك كثير من الأسباب قبله وبعده.

#### • السبب العاشر:

معارضته بما يدل على ضعفه أو نسخه أو تأويله، مما لا يعتقده غيرهُ أن جنسه معارضًا، أو لا يكون في الحقيقة معارضًا راجحًا، كمعارضة كثير من الكوفین الحديث الصحيح بظاهر القرآن، واعتقادهم : أن ظاهر القرآن من العموم ونحوه مقدم على نص الحديث، ثم قد يعتقد ما ليس بظاهر ظاهراً لما في دلالات القول من الوجوه الكثيرة.

ولهذا ردوا حديث الشاهد واليمين وإن كان غيرهم يعلم أن ليس في ظاهر القرآن ما يمنع الحكم بشاهد وعيين، ولو كان فيه ذلك فالسنة هي المفسرة للقرآن عندهم.

وللشافعی رحمه الله في هذه القاعدة كلام معروف، ولأحمد رحمه الله

فيها رسالته المشهورة في الرد على من يزعم الاستغناء بظاهر القرآن عن تفسيره بسنة رسول الله ﷺ وقد أورد فيها من الدلائل ما يضيق هذا الموضع عن ذكره.

ومن ذلك دفع الخبر الذي فيه تخصيص لعموم الكتاب، أو تقيد لمطلقه، أو فيه زيادة عليه، واعتقاده من يقول ذلك: أن الزيادة على النص كتقييد المطلق نسخ، وأن تخصيص العام نسخ، وكمعارضة طائفة من المدينين الحديث الصحيح بعمل أهل المدينة، بناء على أنهم مجتمعون على مخالفة الخبر، وأن إجماعهم حجة مقدمة على الخبر، كمخالفة أحاديث خiar المجلس بناء على هذا الأصل، وإن كان أكثر الناس قد يثبتون أن المدينين قد اختلفوا في تلك المسألة، وأنهم لو أجمعوا وخالفتهم غيرهم ل كانت الحجة في الخبر.

وكمعارضة قوم من الكوفيين بعض الأحاديث بالقياس الجليّ، بناء على أن القواعد الكلية لا تنقض بمثل هذا الخبر.

إلى غير ذلك من أنواع المعارضات، سواء كان المعارض مصيباً أو مخطئاً.  
فهذه الأسباب العشرة ظاهرة.

وفي كثير من الأحاديث يجوز أن يكون للعالم حجة في ترك العمل بالحديث لم نطلع نحن عليها، فإن مدارك العلم واسعة، ولم نطلع نحن على جميع ما في بواطن العلماء، والعالم قد يبدي حجته وقد لا يبديها، وإذا أبدتها فقد تبلغنا وقد لا تبلغنا، وإذا بلغتنا فقد ندرك موضع احتجاجه وقد لا ندركه، سواء كانت الحجة صواباً في نفس الأمر أم لا، لكن نحن وإن جوزنا هذا، فلا يجوز لنا أن نعدل عن قول ظهرت حجته بحديث صحيح وافقه طائفة من أهل العلم، إلى قول آخر قاله عالم يجوز أن يكون معه ما يدفع به هذه الحجة وإن كان أعلم، إذ تَطَرَّقُ الخطأ إلى آراء العلماء أكثر من تطرقه إلى الأدلة الشرعية،

فإن الأدلة الشرعية حجة الله على جميع عباده، بخلاف رأي العالم.

والدليل الشرعي يمتنع أن يكون خطأً إذا لم يعارضه دليل آخر، ورأي العالم ليس كذلك. ولو كان العمل بهذا التجويف جائزًا، لما بقي في أيدينا شيء من الأدلة التي يجوز فيها مثل هذا.

لكن الغرض أنه في نفسه قد يكون معدوراً في تركه له، ونحن معدورون في تركنا لهذا الترك، وقد قال سبحانه: ﴿تَلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [آل عمران: ١٢٤] الآية، وقال سبحانه: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ [ النساء: ٤٥٩]، وليس لأحد أن يعارض الحديث الصحيح عن النبي ﷺ بقول أحد من الناس، كما قال ابن عباس رضي الله عنهما لرجل سأله عن مسألة فأجابه فيها بحديث، فقال له: قال أبو بكر وعمر، فقال ابن عباس: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء؛ أقول: قال رسول الله ﷺ وأنتم تقولون: قال أبو بكر وعمر.

وإذا كان الترك يكون لبعض هذه الأسباب، فإن جاء الحديث صحيح فيه تحليل أو تحريم أو حكم؛ فلا يجوز أن يعتقد أن التارك له من العلماء الذين وصفنا أسباب تركهم يعاقب؛ لكونه حلل الحرام أو حرم الحلال، أو حكم بغير ما أنزل الله.

قلتُ (مصطفى): انتهى ما أردنا الإشارة إليه من كلامشيخ الإسلام رحمة الله، فانظر إلى هذا الكلام القيم الجيد وتفهمه فإنه نافع غاية النفع ومفيد غاية الإفادة فرحمه الله على شيخ الإسلام وعلى علماء الإسلام رحمهم الله رحمة واسعة.

• هذا، ومن أسباب الاختلافات في المسائل الفقهية أيضًا اختلافات في

الأصول التي تبني عليها هذه الأحكام:

فكمما هو معلوم فالمقدم في الاستدلالات كتاب الله وسنّة رسول الله عليه وآله وسليمه، ثم إجماع المسلمين، فإذا لم يكن هناك دليل صريح من الكتاب والسنة وليس ثم إجماع فما العمل؟!

من العلماء من يُقدم بعد ذلك القياس، فيقيس مسألته على مسألة مشابهتها لها، لها أدلةها من الكتاب والسنة.

ومنهم من يقدّم عمل أهل المدينة باعتبار أنهم أعلم برسول الله عليه وآله وسليمه وقد كان فيهم صلوات الله وسلامه عليه.

ومنهم من يُقدم قول الصاحب (أي صاحب رسول الله عليه وآله وسليمه).

ومنهم من يُعمل الرأي والاجتهاد في مثل هذه المسائل التي ليس عليها دليل صريح من الكتاب والسنة، وليس عليها إجماع، فمن ثم تنشأ اختلافات في الأحكام في عدة مسائل، والمجتهد المصيب له أجران، والمخطئ له أحد، والله أعلم بالصواب.

فلتحفظ في الردود أيما تحفظ ولنحتاط لأعراض العلماء أيما احتياط ولنبالغ في التماس المعاذير لهم أيما التماس.

ولكن في بعض الأحيان لا يجد الشخص بدأً من الرد، والتعقب، أو التبيين، والبيان لبعض المسائل في الفقه والحديث، وخاصة تلك المسائل التي اشتهرت وانتشرت وعمت بها البلوى، وخاصة إذا كان وجه الرجحان فيها ظاهر والوجه المرجوح قد تفتشي وانتشر، فيلزم حينئذ أن يظهر الوجه الراجح ويأخذ حقه من الظهور والانتشار وخاصة إذا كانت الأدلة له أظهر وأوضح، والقائلون به أعلم وأكثر.

• ومع بيان وجه الصواب في مسألة من المسائل، ومع التعقب أو الاستدراك أذكّر نفسي وإخواني بأمور ينبغي أن تصاحب مسألة الردود وبأمور يجب أن تتقى.

• فاذكّر نفسي وإخواني بتقوى الله عز وجل ومراقبته ثم بالإخوة الإيمانية التي جعلها الله بين أهل الإيمان؛ إذ قال سبحانه: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ﴾.

• وأذكّر نفسي وإخواني بحق النصح الذي جعله الله للمسلم على المسلم.

• وأحدّر نفسي وإخواني من حب شيع الفاحشة في الذين آمنوا فقد قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشْيَعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾.

• ثم آفة أخرى أحذر منها نفسي وإخواني، وهي عدم الشبت من الأخبار المنقوله، فقد يصنف عالم كتاباً في الرد على عالم في رأي نسب إليه، وهذا الرأي لا تصح نسبته إليه أصلاً فيقع الكاتب في حرج شديد أمام الله ثم أمام الخلق، وتضيع حسناته سدى ويغنمها المفترى عليه!!

وأضع نصب عيني أيضاً وعين إخواني الآتي:

• قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾<sup>(١)</sup> ثم إنكم يوم القيمة عند ربكم تختصرون﴿ [الزمر: ٣٠، ٣١]﴾، ومعها قول النبي ﷺ: «اللؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيمة حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القراء»<sup>(٢)</sup>.

• قوله ﷺ: «إذا خلص المؤمنون من النار حبسوا بقنزرة بين الجنة والنار فيتناقضون مظالم كانت بينهم في الدنيا»<sup>(٣)</sup>.

• قوله تعالى: ﴿وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْثَرُوا فِي الْأَرْضِ﴾

(١) أخرجه: مسلم (Hadith ٢٥٨٢).

(٢) أخرجه: البخاري (٤٤٠).

مُفسِّدين ﴿٨٥﴾ {مود: .

● ومعه قول الله تبارك وتعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدِينَ وَالْأَقْرَبِينَ﴾ [ النساء: ١٣٤] .

● وأيضاً أقول بقول ربي عز وجل : ﴿وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا﴾ [الإسراء: ٢٠] فقد يوفق عالم من علمائنا إلى بحث مفيد ونافع ومتعمق في موضوع ما لا يكاد أن يسبق إليه .

● وأذكّر بقول الله تبارك وتعالى : ﴿وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنَازِبُوا بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الْأَسْمَاءُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتَبَّعْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [الحجرات: ٤١] .  
ومعه قول النبي ﷺ : «سباب المسلمين فسوق»<sup>(١)</sup> .

فمن ثم فلن نجلب لأنفسنا فسقاً بسبابنا وشتائمنا للمسلمين ، وخاصة أهل العلم منهم ، وأسائل الله النجاة ، والعون على كل خير .

وليعلم أن الذي يعلم ما في القلوب هو الله سبحانه كما قال سبحانه :  
﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ﴾ [البقرة: ٢٣٥] .

وكذلك قال رسول الله ﷺ : «هلا شفقت عن قلبه؟!»<sup>(٢)</sup> ، فمن ثم فلن نتهم النوايا بإذن الله ، ولن نحمل أنفسنا آثاماً بذلك .

● فأذكّر نفسي وإخواني بقول الله تبارك وتعالى : ﴿وَقَدْ خَابَ مَنِ افْرَى﴾<sup>(٣)</sup> .

(١) صحيح ، أخرجه البخاري ( الحديث ٤٨ ) ، ومسلم ( الحديث ٦٤ ) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه .

(٢) أخرجه مسلم ( الحديث ٩٦ ) في قصة أسامة بن زيد رضي الله عنهما لما قتل رجلاً قال لا إله إلا الله فقال له النبي ﷺ : «أقتل لا إله إلا الله وقتلته؟» قال أسامة : قلت : يا رسول الله ، إنما قالها خوفاً من السلاح ! قال : «أفلأ شفقت عن قلبه حتى تعلم أقالها أم لا؟» .

ويقول النبي ﷺ<sup>(١)</sup>: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله، ولا يحرقه والتقوى هاهنا - ويشير إلى صدره ثلاث مرات - بحسب أمرئ منكم من الشر أن يحرق أخيه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام دمه وماليه وعرضه».

وبين يدي الردود كذلك أذكُر نفسي وإخواني بما يلي:

• أذكُر بقول الله تعالى: ﴿وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْثُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾ اهود: ٤٨٥.

فليس معنى أن شخصاً ما قد زلت قدمه في مسألة أنه قد ذهب بالكلية وحاد عن الجادة على العموم، واتبع غير سبيل المؤمنين! بل لزاماً أن يُعرف له قدره وتغفر له زلته<sup>(٢)</sup>.

ففي «صحيح البخاري»<sup>(٣)</sup> من حديث ابن عباس رضي الله عنه قال: صعد النبي ﷺ المنبر وكان آخر مجلس جلوسه متاعطاً ملحفةً على منكبيه قد عصب رأسه بعصابة دسمة، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «أيها الناس، إليّ»؛ فثابوا إليه، ثم قال: «أما بعد، فإن هذا الحي من الأنصار يقلُون ويكثر الناسُ فمن ولَ شيئاً من أمة محمد ﷺ فاستطاع أن يضرُ فيه أحداً أو ينفع فيه أحداً فليقبل من محسنهem ويتجاوز عن مسيئهم».

فهذا نبي الله موسى عليه السلام :

• قتل نفساً لم يؤمر بقتلها!!!

• ألقى الألواح فتكسرت الألواح على الأرض!!!

• أخذ برأس أخيه يجره إليه!!!

(٢) ولمزيد انظر كتابي «فقه الأخلاق» (ج ٢).

(١) مسلم (حديث ٢٥٦٤).

(٣) البخاري ( الحديث ٩٢٧).

• فقاً عين ملك الموت !!!

ولكنه مع ذلك من أولي العزم من الرسل؛ صبر صبراً جميلاً كما قال رسول الله ﷺ - لما أوذى: «رحم الله أخي موسى قد أوذى بأكثر من هذا فصبر»<sup>(١)</sup>.

• ابْتَلَيَ بِمُجَابَّةِ فَرْعَوْنَ وَمُواجهَتِهِ، ذَلِكُمُ الطَّاغِيَةُ فَرْعَوْنُ الَّذِي كَانَ يَذْبَحُ الرِّجَالَ وَيَسْتَحْيِي النِّسَاءَ وَيَهْدِدُ مَنْ بَخَالَفَهُ أَوْ عَصَاهُ بِالصَّلْبِ فِي جَذْوَعِ النَّخْلِ وَأَنْ تَقْطَعَ يَدُهُ مَعَ رَجْلِهِ مِنْ خَلَافِ !!

• أُوذِيَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ أَدَى شَدِيداً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ.

• أُلْقِتَهُ أَمَهُ فِي الْيَمِّ وَهُوَ صَغِيرٌ.

• دعا إلى الله وإلى سبيله وتوحيد زماناً طويلاً وكابد فيه غاية المكافدة.  
فكل هذه، وغيرها كذلك - مناقب تذكر ولا تُغفل، بل هي جبال من الحسنات وبحور من الفضائل تدخل في الاعتبار كما قال القائل:

وإذا ما الحبيب أتى بذنب جاءت محاسنه بآلف شفيع

(١) أخرج البخاري ( الحديث ٣٤٠٥ ) و مسلم ( الحديث ١٠٦٢ ) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «لما كان يوم حُين آثر رسول الله ﷺ ناساً في القسمة فأعطي الأقرع بن حابس مائة من الإبل، وأعطي عيينة مثل ذلك، وأعطي أنساً من أشراف العرب وأثربهم يومئذ في القسمة فقال رجل: والله إن هذه لقسمة ما عدل فيها وما أريد فيها وجه الله. قال: فقلت: والله لأخبرن رسول الله ﷺ قال: فأتيته فأخبرته بما قال، قال: فتغير وجهه حتى كان كالصرف<sup>(\*)</sup> ثم قال: فمن يعدل إن لم يعدل الله ورسوله». ثم قال: «يرحم الله موسى قد أُوذى بأكثر من هذا فصبر». قال: قلت: لا جرم<sup>(\*\*)</sup> لا أرفع إليه بعدها حديثاً.

(\*) الصرف: صبغ أحمر يصبغ به الجلد.

(\*\*) لا جرم: حقاً.

- فُعْفي لموسى عليه السلام عن قتل النفس !!!
- وعفني له عن إلقاء الألواح !!!
- وعفني له عن الأخذ برأس أخيه وجره إليه !!!
- وعفني له عن فقا عين ملك الموت !!!
- وكان عند الله وجيهًا ، وكلمه تكليماً .
- واصطفاه الله على الناس - أهل زمانه - برسالاته وبكلامه .

### فاستر على العباد ولا تفضحهم:

- ففي فضيحتهم إنهم ، وفي الستر عليهم أجراً وستر من الله عليك يوم القيمة ، وعرضهم عرضك وفضيحتهم فضيحة لك فالملمون جسد واحد ، فالحذر الخذر من فضيحتهم والتشهير بهم .
- قال الله سبحانه : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحْبُّونَ أَنْ تَشْيَعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [النور: ١٩] .
- وقال النبي ﷺ : «لا يستر عبداً في الدنيا إلا ستره الله يوم القيمة» .
- قال ﷺ : «من ستر مسلماً ستره الله يوم القيمة»<sup>(٢)</sup> .
- وأذكر نفسي وإخواني بالتلطف في الألفاظ وباللأدب فيها .
- فبدلاً من قول: فلان متلاعب متلون في الفتيا والرأي . نقول: فلان

(١) مسلم (ص ٢٠٠٢) قوله لفظ آخر عند مسلم ، وكلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ «لا يستر الله على عبد في الدنيا إلا ستره الله يوم القيمة» .

(٢) البخاري (٢٤٤٢) ، ومسلم (٢٥٨٠) .

تغير اجتهاده، عفا الله عنه وغفر له، وبدلاً من قول: ضل فلان وزاغ.  
نقول: اجتهد فلان وأخطأ.. إلى غير ذلك.

ونستغفر لله لما صدر منا وبدر ونسأله العفو والعافية لنا ولعموم  
إخواننا المؤمنين وأخواتنا المؤمنات، كما نسأله سبحانه أن يرحم علماءنا ويعذر  
لهم ويسكنهم فسيح الجنان.

\* \* \*

وأظهر عجبي من قوم يعلنون محبتهم لبعض أهل العلم - رحمهم الله تعالى - ثم هم يخالفون مناهجهم، إن منهج أهل العلم الأصيل نبذ التقليد واتباع الدليل متى ظهر وتبين ولكن هؤلاء المقلدة، وقد علموا أن البشر منهم المجتهد المخطئ ومنهم المصيب يقلدون الشيخ في آرائه التي أصاب فيها وكذا التي جانبه فيها الصواب وينبذون من خالقه أشد المناذرة ويعادونه أشد العداء سواء في المسائل التي أصاب فيها الشيخ أو جانبه فيها الصواب<sup>(١)</sup> ، بل ويتقن بعضهم في انتقاء الألفاظ اللاذعة من بطون الكتب كي يقذف بها من خالف، وذلك بلا تورع ولا هوادة ولا مراقبة لله عز وجل، ولا مراعاة لحق الإخوة وحق الإسلام، وأصبح حال متحري الحق والباحث عن الدليل ثم أقوال السلف أصبح حاله مع هؤلاء كحال الأمير الصناعي محمد بن إسماعيل - رحمه الله - إذ نقل عنه أنه قال:

وأصبح من كل ابتداعرأيته وأنكاه للقلب المولع للرشد  
ما ذهب من رام الخلاف لبعضها يُغض بأنيات الأسود والأسد

(١) والشيخ في ذات الوقت مأجور نرجو له الثواب إذ هو مجتهد، أما هؤلاء المقلدة فلينظروا في أمر أنفسهم.

يُصب عليه سوط ذم وغيبة ليجفوه من قد كان يهواه عن عمد  
 فيرميه أهل الرفض بالنصب<sup>(١)</sup> فرية ويرميء أهل النصب بالرفض والجحود  
 وليس له ذنب سوى أنه غدا يتبع قول الله في الخل والعقد  
 ويتابع أقوال النبي محمد وهل سواه بالله في الشرع من يهدى  
 فإن كان هذا ذنب فحسبنا به ذنب يوم القيمة في لحدى

فإنا لله وإنا إليه راجعون وإلى الله المستكفي  
 وإن يوم الفصل ميقاتهم أجمعين




---

(١) أهل النصب هم الذين يناصبون أهل بيت رسول الله عليه السلام العداء، أما أهل الرفض فهم الذين يطعنون في أبي بكر وعمر ظبيلا.

## لفتة إلى طريقة البحث

إننا وبالله التوفيق، في طريقة بحثنا المسائل نسلك طريقة نراها مرضية ونافعة في غاية النفع، وإن كان بعض إخواننا من أهل العلم والفضل لهم نوع تحفظ بشأنها.

ذلك وبفضل الله أننا عند دراسة مسألة من المسائل والبحث فيها وتحرير القول للوصول إلى نتيجة مرضية نلجمًا إلى الآتي:

**أولاً:** استخراج ما في كتاب الله تبارك وتعالى مما يتعلق بهذه المسألة ونظر الأحاديث والآثار الواردة في تفسير هذه الآيات مع الحكم على كل بما يستحق صحة أو ضعفًا، والنظر في أقوال المفسرين الأولين في تأويل الآيات.

**ثانيًا:** النظر في أحاديث رسول الله ﷺ المتعلقة بالمسألة والحكم عليها بما تستحقه صحة أو ضعفًا وقراءة شروح هذه الأحاديث من كتب الشروح المعتمدة لدى أهل السنة والجماعة.

**ثالثًا:** النظر في كتب الإجماع، وهل المسألة من المسائل المجمع عليها أم لا؟

**رابعاً:** النظر في كتب الآثار التي جمعت الآثار عن الصحابة والتابعين فمن بعدهم، والحكم على هذه الآثار بما تستحقه صحة أو ضعفًا.

**خامسًا:** النظر في كتب فقهائنا الأولين من أصحاب المذاهب والنظر أيضًا في كتب الفقهاء الذين لم يُعلم لهم دوام الانتصار لذهب بعيته.

**سادساً:** النظر في أقوال علمائنا المعاصرین إن كانت لهم أقوال في هذه المسائل، وكذلك النظر في كتب الفتاوى.

وبعد هذا البحث المرهق، وهو وإن كان مرهقاً فإنه في الحقيقة أيضاً ممتع وشيق وأصيل، بعد هذا نجد القول في المسألة قولهً واحداً فلا يسعنا الخروج عليه، وقد نجد في المسألة قولين أو أكثر لكن أحد الأقوال واضح الرجحان وما سواه مرجوح، فلا يسعنا أيضاً إلا العمل بالراجح الذي دلت عليه الأدلة، وقد قال به الأئمة - رحمهم الله .

ثم إنه في كثير من المسائل قد تكون هناك أقوال متكافئة في قوتها، فمثل هذه المسائل وإن تقلدنا فيها رأياً إلا أننا لا نستطيع أن نشيّع على إخواننا الأفضل من الذين تقلدوا الرأي الآخر، ولا نستطيع في مثل هذه الحالة أن نصفهم بالجهل أو أن نحكم عليهم بالبدعة فهم مجتهدون مأجورون إن شاء الله تعالى .

وهذه الطريقة من طرق البحث تكلفنا عناءً زائداً وجهداً مضنياً إلا أنها نشعر بشرتها وأثرها خاصة في باب ترسيخ العلم والوقوف على الأدلة وأقوال الأئمة، ومن ثم نبذ التعصب وطرح التشريح ومن ثم تقليل الخلافات بين المسلمين إلى أكبر درجة ممكنة، وذلك لكوننا مسلمين نحب رسولنا محمدًا ﷺ حباً عظيماً ولا نرضى بحال من الأحوال أن يتقدم قول بشر على قوله إذ قوله وهي صلوات الله وسلامه عليه .

إذا جاءنا خبر عن رسولنا محمد ﷺ قدمناه وأعظمناه وأكبرناه، وردنا ما سواه .

لكن قد يكون في المسألة خبر آخر عن رسول الله ﷺ ، بل أخبار عنه صلوات الله وسلامه عليه، وقد خفيت علينا فإذا أنساناً الحكم الفقهى على الخبر الأول فقط، وكنا نجهل سائر الأخبار نابذنا الكثرين العداء لخلافهم أمر رسولنا محمد ﷺ .

لكن إذا علمنا أن الآخرين استدلوا بأدلة من الكتاب والسنة ووجه الدلالة واضح أعدنا النظر - ولا بد - في موقفنا، إذ الله قال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلَمِ كَافَةً﴾ [البقرة: ٤٠٨]، قال بعض المفسرين: أي اعملوا بكل الشرع.

فإذا اعتبرنا الأدلة الأخرى قلَّ الخلاف وزالت الشحناء إلى حدٍ كبير من ثمَّ.

فهذه طريقة نراها مثمرة ولله الحمد.

أما بعض إخواننا الفضلاء فلهم رأي آخر، وهو إخبار الدارسين بالرأي الراجح وأدله فقط، وهذا بلا شك له محله حسب حال الدارس، أما طلبة العلم الذين يؤهلوا للتدرис فنرى لزاماً أن يعلموا وجوه الخلاف والراجع منها.

إن بعض إخواننا من طلبة العلم الذين درسوا المسائل من جميع الوجوه واطلعوا بصورة واسعة على الأقوال والاستدلالات قد يصلوا إلى رأي يخالفوا فيه عالماً من العلماء، فيظن البعض أنهم قد خالفوا الأدب وجانبوا الصواب وتطاولوا على العلماء، وليس الأمر على هذا الوجه بحالٍ من الأحوال، إنما هو بيان لأقوال علماء قد خفيت.

إن دراسة المسائل والبحث فيها والعلم بوجوه الاختلاف بابٌ، وبث هذا العلم وكيف يُبْثَث بابٌ آخر، فلزاماً من الدراسة والبحث والتنقيب، ولزاماً من النظر في أحوال الناس عند بث العلم، ولزاماً من الأدب على كل حال، ولينظر من شاء إلى الكتب التي قدمت فيها لإخوانه طلبة العلم، ولله الحمد تحمل أدباً جمّاً وإجلالاً وتبجيلاً لعلمائنا - رحمهم الله.

فليس معنى أن شخصاً تقلد رأياً مخالفًا لأي عالم أنه انتقصه أو خاصمه أو حاربه بحال من الأحوال. ولكن ربنا الرحمن المستعان على ما يصفون.

وكذلك العمل في الحكم على الأحاديث:

فأولاً: تجمع طرق الحديث باتساع.

ثُم ثانياً: ينظر فيمن تدور عليهم الأسانيد وأحوالهم.

ثُم ثالثاً: ينظر في كتب الرجال للبحث عن الرواة.

ورابعاً: ينظر في السمعات، هل سمع هذا الراوي من ذاك أم لم يسمع.

وخامساً: ينظر في كتب العلل، وهل ذكرت للحديث علة أم لم تذكر.

ثُم أيضًا لا نغفل عن الاطلاع على أقوال علمائنا المعاصرین، ففي كثير من الأحيان، بل في أكثرها نجد توافقاً بين علمائنا المعاصرین وعلمائنا الأولين، وبين المعاصرین أنفسهم فلا يظن ظان أنه لاختلاف صدر في الحكم على حديث أن ثم عداء وشحنة؛ فهذا الظن ضرب من ضروب الجهل، ونوع من أنواع الغباء وسبيل من سبل بث الشقاق والفرقة بين المسلمين.



## لقطة في أبواب التخريج

بفضل الله أصبح أمر تخریج الأحادیث أمرًا سهلاً وميسوراً خاصة بعد انتشار كتب الفهارس، والمعاجم والموسوعات، وكتب الأطراف، وغير ذلك من طرق استخراج الحديث بواسطة الآلات الحديثة كالكمبيوترات، وشبكات الإنترنت ونحوها، ثم نقولات بعض المخرجين من بعض واستفادتهم في التخريج من الشيوخ والأقران والتلاميذ والكتب المطبوعة.

فلم يعد بعسیر على طالب ذکی بالمرحلة الابتدائية أن يخرج الحديث من أكثر من عشرين مصدر من مصادره إن كان موجوداً فيها.

- وليس بعسیر عليه أن يسود صفحات كثيرة بأرقام الحديث ها هنا وها هنا بما يوهم الناظر أنه باحثٌ وعلامة، ويکنه أيضًا أن يدلّس على الناس بسرقة تخریجات غيره.

- وأصبح من الممكن لشخص ما هر في استعمال الكمبيوتر، ولو لم يكن له أية علاقة بالإيمان بالله، ولا بعلم الشریعة ولا بعلم الحديث، أن يستدرك - في أبواب التخريج - على عالم جهذا نحرير أفنی عمره في العلم الشرعي، بل وفي علم الحديث على وجه الخصوص.

بعد ذلك نتساءل ما وجہ الانتفاع من هذا التیسیر؟ وما وجہ الضرر؟

أما وجہ الانتفاع فواضحٌ وجليٌ، فکما هو معلوم فإن الحديث إذا لم تُجمع طرقه لم تتبين عللہ، فبجمع طرق الحديث الواحد يظهر ما في الإسناد من علل وكذلك يظهر ما في المتن من وجوه الزيادات أو النقصان، ومن أنواع الإدراج والتدخلات، فهذه إحدى فوائد جمع طرق الحديث.

- ومن فوائد ذلك أيضًا: وجود روایات تفسیریة وتفصیلیة لروایات

أجملت واختصرت، وثمَّ وجوهُ أُخْرٍ مِنْ وجوهِ النفعِ لَا تخفى عَلَى الْبَاحِثِينَ فِي هَذَا الصَّدَدِ.

أَمَّا وجوهُ الضَّررِ: فَمِنْهَا مَسَأَةُ الْخُلُطِ وَالْغُشِّ وَالتَّدْلِيسِ وَتَشْبِعُ الْأَشْخَاصَ بِمَا لَمْ يُعْطُوْا.

- فَمِنْ ذَلِكَ عَلَى سَبِيلِ الْمَثَالِ أَنَّ الْحَدِيثَ قَدْ يَكُونُ مُوجَدًا فِي كِتَابٍ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ، فَيُعَزَّى فِي التَّخْرِيجِ إِلَى عَشَرَةِ مَصَادِرٍ، وَإِنَّمَا هُوَ فِي الْمَصَادِرِ الْعَشْرَةِ مِنْ حَدِيثِ صَحَابَةِ آخَرِينَ.

- وَمِنْ ذَلِكَ أَنَّ الْحَدِيثَ قَدْ يَتَحَدَّدُ فِي أَوْلَهُ، وَبِقِيَةِ الْحَدِيثِ أَبْوَابَهَا أُخْرٌ فَيُعَزَّى الْحَدِيثُ بِكَامِلِهِ إِلَى كُلِّ الْمَصَادِرِ الْمُشَارِ إِلَيْهَا فِي الْمُوسَعَاتِ.

- وَمِنْ ذَلِكَ أَنَّ الْفَقْرَةَ الْمُسْتَدَلُ بِهَا قَدْ تَكُونُ مُوجَدَةً فِي طَرِيقٍ وَلَا تَوْجِدُ فِي الْطَّرِيقِ الْأُخْرَى، فَيَأْتِي الْمُخْرَجُ وَيُعَزَّوْهَا إِلَى كُلِّ الْطَّرِيقَاتِ.

- وَمِنْ وِجْهِهِ الضَّرَرِ أَيْضًا: مَا اعْتَرَى كُتُبُ أَهْلِ الْعِلْمِ الَّتِي حُقِّقَتْ وَخُرُّجَتْ أَحَادِيْشَهَا - مِنْ إِطَالَاتٍ مُمْلَةٍ جَدًا فِي التَّخْرِيجِ، فَأَحَيَانًا تَرَى صَفْحَةً مِنَ الْكِتَابِ فِيهَا حَدِيثٌ وَاحِدٌ، كُتُبٌ فِي سُطْرٍ وَاحِدٍ خُرُّجٌ هَذَا فِي عَشْرَ صَفَحَاتٍ بِمَا لَا طَائِلٌ لَّتَّهُ وَلَا فَائِدَةٌ مِنْ وَرَائِهِ.

وَكَمَا قَدَّمْنَا فَالْتَوْسِعَةَ فِي ذِكْرِ أَسْمَاءِ الْمُخْرِجِينَ قَدْ يَكُونُ لَهَا نفعٌ فِي مُوْطِنِهِ وَقَدْ تَكُونُ إِضَاعَةً لِلْجَهَدِ وَالْمَالِ فِي مَوَاطِنِ أُخْرٍ.

وَكَهْذَا الصَّنْعِ يُسْلِكُ فِي التَّخْرِيجِ مِنَ الْكِتَابِ الْأُخْرَى غَيْرَ الْبَخَارِيِّ أَيْضًا، فَيَخْرُجُ الْحَدِيثُ الْوَاحِدُ فِي عَدَدٍ صَفَحَاتٍ بِمَا يَوْهِمُ النَّاظِرَ أَنَّ هَذَا الْمُخْرَجُ عَلَى عِلْمٍ غَزِيرٍ بَلْ قَدْ يَرْوِجُ هَذَا عَلَى بَعْضِ الْوَعَاظِ الْمُبْتَدَئِينَ بِطَلْبِ الْعِلْمِ.

- وَمِنْ النَّاسِرِينَ مِنْ يَعْمَدُ عَنْ شَرَاءِ الْكِتَابِ مِنْ مُؤْلِفِهِ إِلَى عَدَدِ الصَّفَحَاتِ

فiroج عليه هذ الصنبع هو الآخر !!

بل وقد ينطاطول بعض هؤلاء المبتدئين على رجل اقتصر في تخریج الحديث على الصحيحين ويقول فاته أن الحديث عند أبي داود والترمذی والنمسائی،  
ويُعدد ما شاء الله أن يعدد !!

وهو نفسه قاصر النظر لا يدری لم اقتصر المخرج في العزو إلى الصحيحين دون غيرهما .

وأذكر مثلاً واحداً لكيفية التوسيع في التخریج والتضيیق فيه مع أن الغرض مُؤَدِّي في الحالتين: أول حديث في البخاري هو حديث: «إنا الأعمال بالنيات»، أخرجه البخاري في «صحيحة» (حديث رقم ١) ثم ذكر الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي - رحمه الله تعالى - أطرافه (أي مصادره الأخرى في البخاري، وذلك لكون البخاري أخرجه في عدة مواضع) فقال الشيخ محمد فؤاد - رحمه الله: أطرافه في (٥٤، ٢٥٢٩، ٣٨٩٨، ٥٠٧٠، ٦٦٨٩، ٢٩٥٣).

أي أن الحديث موجود في هذه المواطن.

فييمكنني أثناء التخریج عزو الحديث لمصدر واحد وهو رقم (١)، وييمكنني أن أعزو الحديث للمصادر التي أشار إليها الشيخ محمد فؤاد فأقول: أخرجه البخاري (٥٤، ٢٥٢٩، ٣٨٩٨، ٥٠٧٠، ٦٦٨٩، ٢٩٥٣).

بل وييمكنني أيضاً أن أزيد فأذكر الكتاب والباب الذي أخرجه البخاري فيه، فأقول بعد تخریجه من مصدر الأول، أقول: وأخرجه البخاري (حديث ٥٤) كتاب الإیان باب (٤١) ما جاء أن الأعمال بالنية والحسنة ولكل امرئ ما نوى . . . إلى غير ذلك من المصادر فأطيل حینئذٍ غایة الإطالة في التخریج !

لذا فإنني أقول:

إن المخرج قد يقتصر في عزو الحديث إلى «الصحيحين» دون غيرهما  
لأمور:

- منها أن المقام يقتضي الاقتضاب في التخريج.
- ومنها أن الحديث قد يكون في «الصحيحين» من طريق صحابي. وفي  
غيرهما من طريق صحابي آخر.
- ومنها أن الحديث قد يكون عند البخاري مثلاً من طريق سالم عن ابن  
عمر وعند مسلم من طريق نافع عن ابن عمر، ويرى العالم أن عزو الحديث  
إلى «الصحيحين» بهذه المثابة غير لائق، فيعزّو الحديث من طريق سالم عن  
ابن عمر إلى البخاري وحده، دون مسلم، وأحياناً يكون المخرج قد استفاد  
ذلك من كتاب «تحفة الأشراف» فتحفة الأشراف بمعرفة الأطراف الحديث فيها  
مرتب على اسم الصحابي ومن روى عنه، ثم الرواية عمن روى عنه وهكذا  
ومن هنا قد يأتي الاقتصار في التخريج على البخاري دون غيره فتربى الحديث  
عند البخاري مثلاً من طريق مالك عن نافع عن ابن عمر وعند مسلم تراه من  
طريق إسماعيل عن نافع عن ابن عمر.

- ومن هذا الباب أيضاً نقل أقوال العلماء في حديث من ناحية الحكم  
عليه بالصحة أو الضعف، فقد يأتي شاب مبتدئاً جداً في طلب العلم ويعمد  
إلى كتاب من الكتب التي جمعت أقوال العلماء في الأحاديث كـ «التلخيص  
الحبير» على سبيل المثال وينقل كل ما ذكره الحافظ ابن حجر من أقوال لأهل  
العلم في هذا الحديث ثم ينتقل إلى غير «التلخيص» فينقل منه أيضاً، فيخرج  
من حديث واحدٍ بسفر من الأسفار إذ قد خرجه من كل المصادر والفهارس ثم

وسع في إيراد أقوال العلماء في رجال الإسناد رجلاً رجلاً، ثم وسع في إيراد أقوال العلماء في الحديث عالماً عالماً.

- ويأتي آخر ويوجز في ذلك كله مؤدياً للغرض المنشود فأقوله - على إثر ذلك - إن الاختصار قد يكون مطلباً في مواطن، وقد يتطلب التوسيع في مواطن آخر.

وأظن أن أكثر من يبتدئ في طلب العلم يقع في مستهل حياته العلمية في شيء مثل هذا فيتسع حيث يحتاج الأمر إلى اختصار، ويقع في شيء من الاختصار حيث يحتاج الأمر إلى توسيع، ثم بالتدريج ومخالطة العلماء يظهر له كيف يخرج علمه للناس، ومعرفة أقدار من يخالطهم وقدرات من يوجه الكتاب إليهم والله المستعان ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وفي هذا الخضم قد يأتي شخص قد توسع في البحث فيتهم من اقتضب واختصر بقلة العلم، ويأتي شخص قد اقتضب واختصر فيتهم من توسع وأسهب بالتشبيع بما لم يُعط ، والرقيب على ما في الصدور والعليم بما في القلوب هو الله سبحانه وتعالى، وهو الذي سيجزي الذين أساءوا بما عملوا ويجزي الذي أحسنوا بالحسنى ، وهو أعلم بالبر والفاجر وهو أعلم من يريد الدنيا من ي يريد الآخرة.

باب التخريج هذا باب قد شابه - كغيره من الأبواب - لوث وصلحت فيه نوايا قومٍ وفسدت فيه نوايا آخرين.

فإذا كان الله سبحانه وتعالى قد ذكر في كتابه الكريم قوماً خرجوا مع نبيهم محمد ﷺ يوم أحد للقاء العدو فقال في شأنهم: ﴿مَنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ  
الدُّنْيَا وَمَنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْآخِرَةَ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

غيرهم من باب أولى، فصحابة رسول الله ﷺ هم خير القرون، ومع ذلك فقد قيل فيهم ما قد قيل.

• ومن هذا الباب أيضًا نقل أقوال العلماء - علماء الجرح والتعديل - في رجل فقد ينقل شخص قول العلماء موجزًا مختصراً ملخصاً في رجل، وفي هذه الحال يكون مؤدياً للغرض، وقد يأتي آخر فينقل قول العلماء مفصلاً في هذا الرجل، فيقول: قال فيه البخاري كذا، وقال فيه ابن معين كذا، وقال فيه أحمد كذا، وقال فيه الدارقطني كذا وقال فيه ابن المديني كذا... ويسود صفحة كاملة بأقوال هي موجودة في كتب في متناول الجميع.

ولكن البصیر هو الذي يعرف متى يتسع في نقل الأقوال ومتى يختصر ويوجز.

أما العامي من العوام فلا يدری ما الأمر إلا أنه يرى صفحات أمامه قد ملئت بالأقوال فيظن الذي نقل بتسع عالماً نحريراً وجهباً من الجهابذة.



## الرجوع إلى الحق إذا تبين وجه الصواب

ويلزم كل منصف بالرجوع عن رأيه والعدول عنه إذا ظهر له وجه الصواب في الرأي الآخر، ولا يجادل في الحق بعد ما تبين ، وحتى إذا كان هذا الذي ذكره بالحق أدنى منه متزلة فهذا من لوازم العدالة والإنصاف، وهذا من القيام بالقسط الذي أمر الله به في كتابه إذ قال : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَا عَلَى أَنفُسِكُمْ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ وَالْأَقْرَبُونَ﴾ [النساء: ١٢٥] ، وكما قال تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمُنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ [المائدة: ٤٨] ، وقد ذكرت طرقاً من الوارد عن رسول الله ﷺ في ذلك في كتابي «مفاتيح الفقه في الدين»<sup>(١)</sup> ، وهذا مزيد بيان في هذا الصدد.

### فأقول وبالله التوفيق:

إن نبينا محمدًا ﷺ قبل رأي عمر بن الخطاب بعد أن أمر أبا هريرة بأمر ورأى عمر وجها آخر للصواب ، وهذا فيما أخرجه مسلم<sup>(٢)</sup> في «صححه» من حديث أبي هريرة أن النبي ﷺ قال له - وأعطاه نعليه : «إذهب بنعلي هاتين فمن لقيت من وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا الله، مستيقناً بها قلبك، فبشره بالجنة» فكان أول من لقيت عمر ، فقال : ما هاتان النعلان يا أبا هريرة؟ فقلت : هاتان نعلا رسول الله ﷺ بعثني بهما ، من لقيت يشهد أن لا إله إلا الله مستيقناً بها قلبك ، بشره بالجنة ، فضرب عمر بيده بين ثديي ، فخررت

(١) باب الإنصاف وقبول الحق من جاء به.

(٢) مسلم (ج ١ ص ٦٧) ط / دار الحديث ترتيب محمد فؤاد.

لاستِي، فقال: ارجع يا أبا هريرة، فرجعتُ إلى رسول الله ﷺ فأجهشتُ<sup>(١)</sup> بكاءً، وركبني عمر<sup>(٢)</sup> ، فإذا هو على أثري، فقال لي رسول الله ﷺ : «ما لك يا أبا هريرة؟» قلت: لقيت عمر فأخبرته بالذي بعثني به، فضرب بين ثديي ضربة خررت لاستِي، قال: ارجع. فقال له رسول الله ﷺ : «يا عمر، ما حملك على ما فعلت؟» ، قال: يا رسول الله، بأبي أنت وأمي، أبعثتَ أبا هريرة بنعليك، من لقي يشهد أن لا إله إلا الله مستيقناً بها قلبه بشره بالجنة؟ قال: «نعم» ، قال: فلا تفعل، فإني أخشى أن يتَّكل الناسُ عليها، فخلَّهم يعملون. قال رسول الله ﷺ : «فخلُّهم» .

وهذا الصحابي الجليل أبو موسى الأشعري رحمه الله يرجع عن رأيه إلى رأي الحبر الكريم عبد الله بن مسعود رضي الله عنه:

- أخرج البخاري<sup>(٣)</sup> من طريق هذيل بن شرحيل قال: سُئل أبو موسى، عن ابنة وابنة ابن وأخت، فقال: للابنة النصف وللأخنة النصف، وائتِ ابن مسعود فسيتابعني، فسئل ابن مسعود وأخبر بقول أبي موسى فقال: لقد ضللتك إدّاً وما أنا من المهتدين، أقضى فيها بما قضى النبي ﷺ : للابنة النصف ولابنة الابن السادس تكملة الثلاثين وما بقي فللأخنة؛ فأتينا أبا موسى فأخبرناه بقول ابن مسعود فقال: لا تسألوني ما دام هذا الحبر فيكم» .

وهذا ابن مسعود رضي الله عنه أيضاً يرجع عن بعض آرائه:

- أخرج عبد الرزاق في<sup>(٤)</sup> «مصنفه» بإسناد صحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه

(١) الإجهاش هو أن يفزع الإنسان إلى غيره وهو متغير الوجه متهدئ للبكاء ولما يبك بعد.

(٢) ركبني أي: تعني.

(٣) البخاري (حديث ٦٧٣٦).

(٤) عبد الرزاق (المصنف ٦/٢٧٣)، وسعيد بن منصور (٩٣٧).

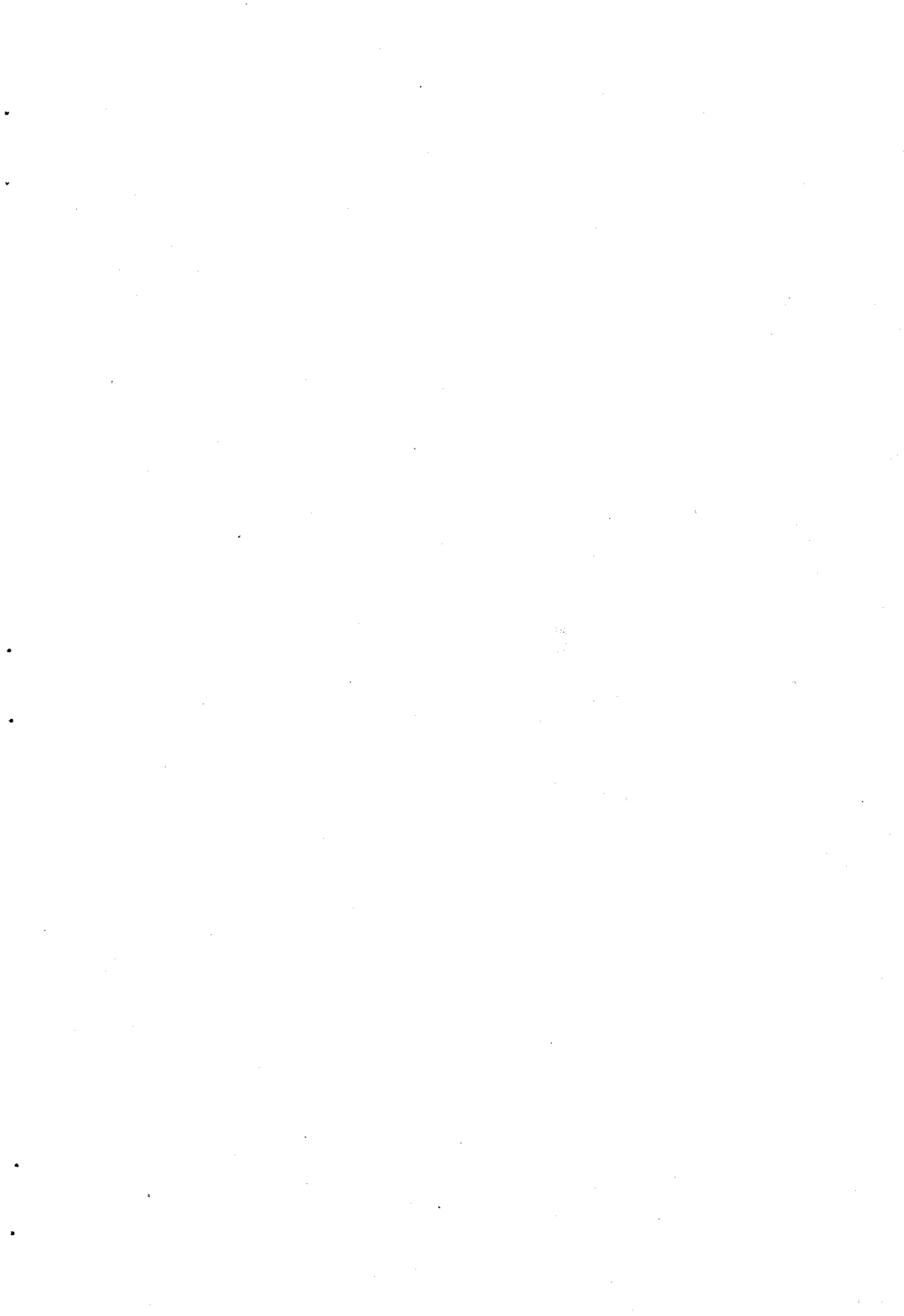
أن رجلاً من بنى شمخ بن فرارة تزوج امرأة ثم رأى أنها فأعجبته فاستفتي ابن مسعود فأمره أن يفارقها ثم يتزوج أنها، فتزوجها وولدت له أولاداً. ثم أتى ابن مسعود المدينة فسأل عن ذلك فأخبر أنها لا تحلُّ له، فلما رجع إلى الكوفة قال للرجل: إنها عليك حرام، إنها لا تبني لك ففارقها.

وهذا باب واسع جداً والأدلة فيه في غاية الكثرة، ولهذا نرى لكتير من العلماء رأين في كثيرٍ من المسائل، بل أكثر من رأين، فنرى عن مالك روایتين في المسألة الواحدة وعن أبي حنيفة أيضاً، بل نرى للشافعي مذهبين كالقديم والجديد، وكذا الإمام أحمد - رحمهم الله - أجمعين فكثير ما ترى قال أحمد في رواية عنه كذا، وفي الأخرى كذا.

وهذا يلاحظه ويراه من له أدنى اطلاع على كتب الفقه، وعلى أقوال العلماء.

إلى موضوع الرسالتين رسالة «المؤنق في إباحة تحلي النساء بالذهب المحلق وغير المحلق»، ورسالة «عدد ركعات قيام الليل»، والله الموفق وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.



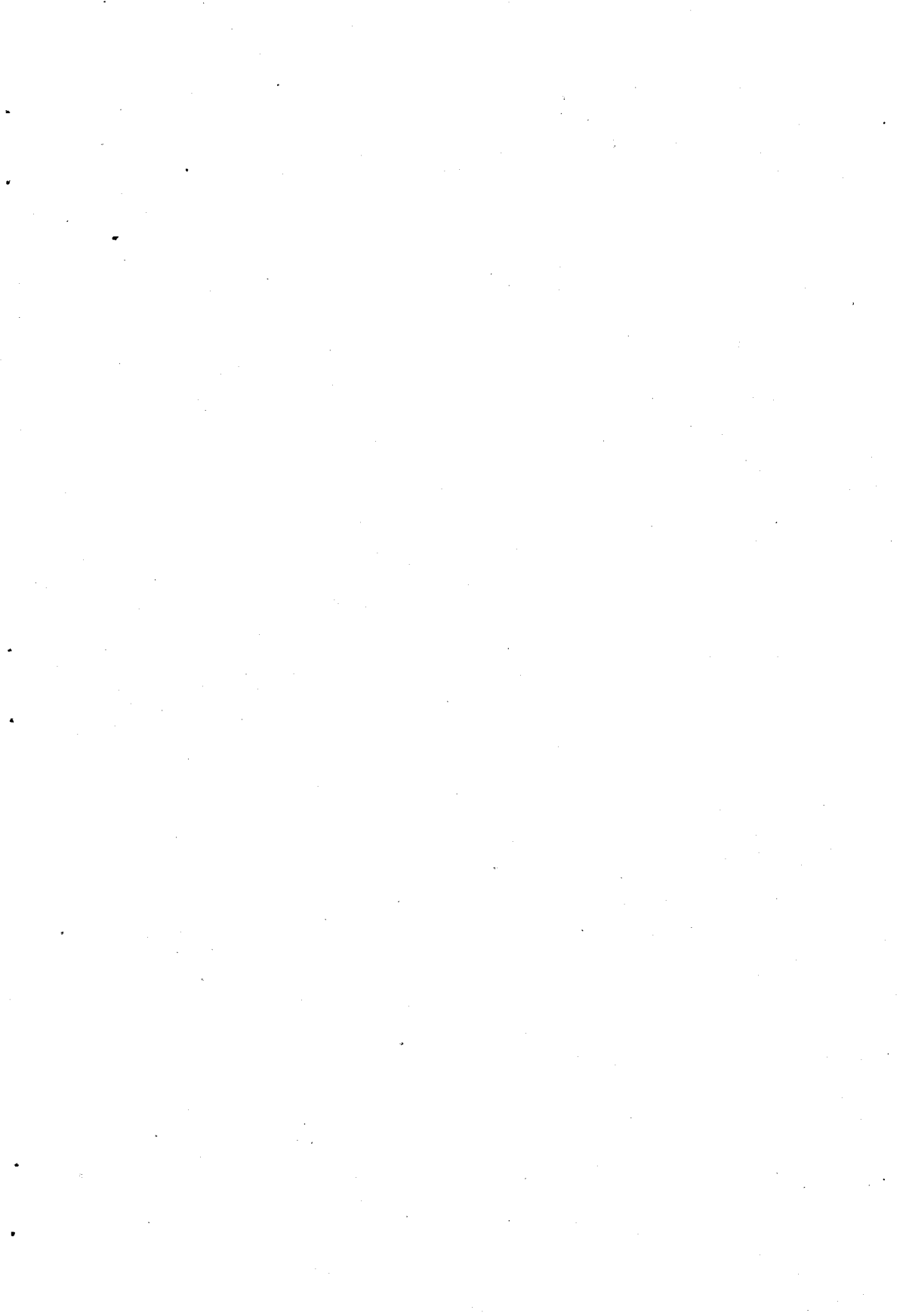




# المؤنـق فـي

إباحة تحلی النساء

بالذهب المحلق وغير المحلق



## المقدمة

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله ﷺ .

وبعد:

فهذه رسالة المؤنث في إباحة تحلي النساء بالذهب المحلق وغير المحلق وقد كانت هذه الرسالة ضمن أبواب اللباس من كتابنا «جامع أحكام النساء» ولكننا أفردناها عنه ردًا على الفتوى الغربية التي صدرت من الشيخ الفاضل ناصر الدين الألباني - رحمه الله تعالى - ألا وهي فتواه بتحريم الذهب المحلق على النساء، تلكم الفتوى التي لم يسبق إلى مثلها - فيما نعلم - لا من صحابي ولا من تابعي ولا تابع تابعي ولا من غيرهم بل كان العمل على خلافها عند صحابة سيد المرسلين والتابعين لهم بإحسان، و هو لاء هم خير القرون، وأفهامهم للكتاب والسنّة أولى من أفهام غيرهم، وخاصة من كان يعنيه ذلك الأمر منهم كعائشة زوجها.

وسبحان الله فلم يكن من المتوقع أن يصدر هذا الخطأ من ذلك العالم الفاضل والشيخ الكريم - رحمه الله تعالى - ونفع الله بعلمه المسلمين، وجزاه الله خيراً على ما قام به من خدمة حسنة لسنة رسول الله ﷺ وتنقيتها مما شابها من ضعيف وموضوع، ولكن يشاء الله العلي القدير أن لا ينجو بشر من خطأ إلا من عصم الله من الأنبياء والمرسلين، والمجتهد المخطئ مأجور على كل حال، ولكن على من تبين له وجه الخطأ أن يرجع عن قوله وخاصة إذا كان الموضوع يتعلق بتحريم ما أحل الله على لسان نبيه ﷺ ، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيَّاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ

آمُنوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا حَالَصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴿٣٢﴾ [الأعراف: ٣٢].

وتلك شيم الكرام المنصفين العلماء العاملين - شيمهم أنهم يرجعون إلى الحق متى علموه، يرجعون إلى الحق وقد خلت أنفسهم من حظ نفوسهم، وقد قال الصحابي الجليل - الذي أجاره الله من الشيطان على لسان نبيه ﷺ - عمار بن ياسر رضي الله عنهما - : «.. ثلث من جمعهن فقد جمع الإيمان: الإنصاف من نفسك..»<sup>(١)</sup>.

نأمل أن يرجع الشيخ الكريم عن فتواه ونسأله أن يسدد خطأه، ونسأله سبحانه أن يعمنا جميعاً برحمته ورضاه.

هذا ونبه هنا على أنه قد ورد عن بعض الصحابة كابن الزبير رضي الله عنهما القول بتحريم الذهب جملة - محلقاً وغير محلق - على النساء وهو قول مرجوح وعامة الصحابة على خلافه، أما تفصيل الشيخ ناصر - رحمه الله تعالى - فلا نعلم أحداً قال به.

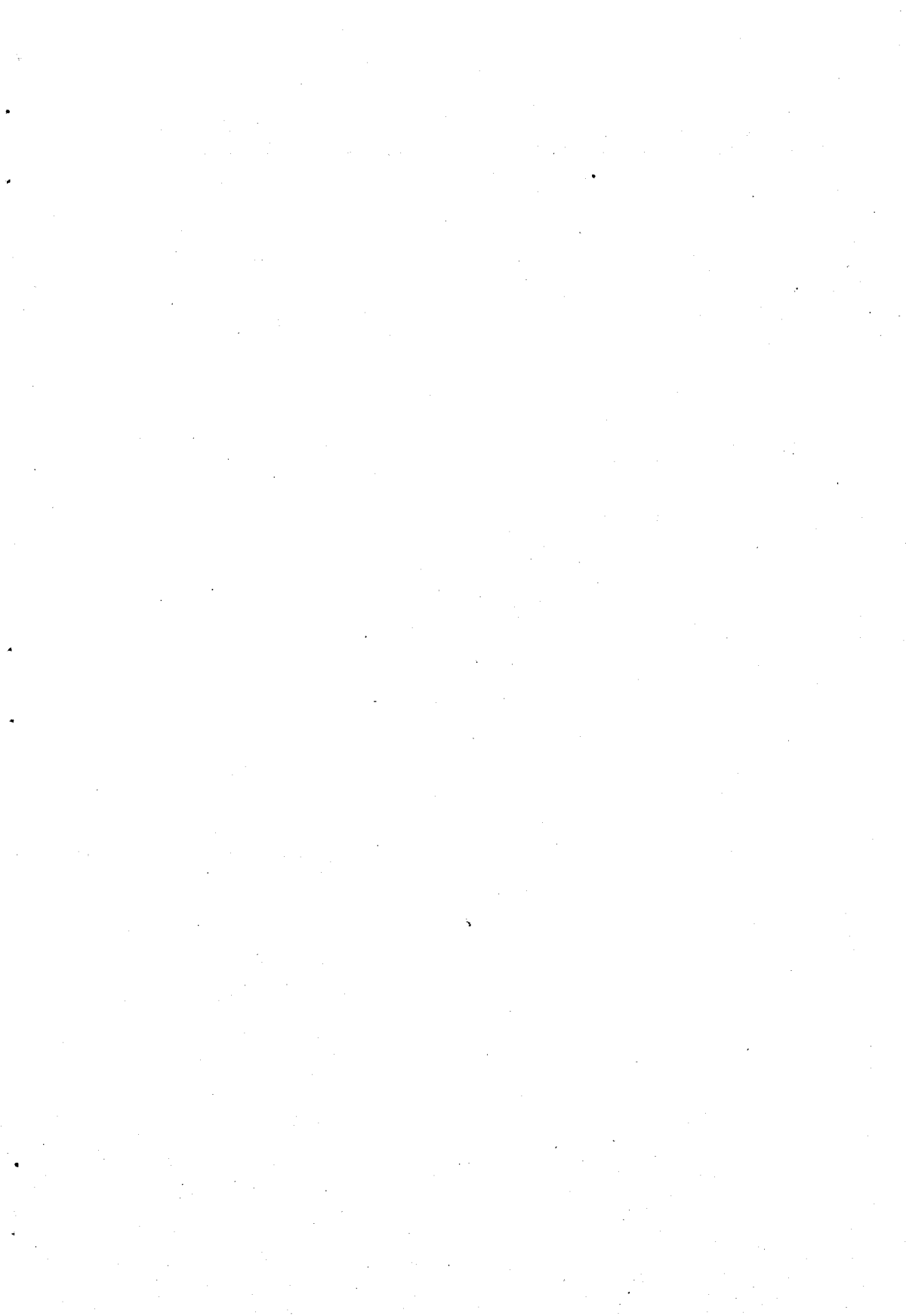
أما عن عملنا في هذه الرسالة فنورد - بصورة سريعة - أدلة عامة في إباحة الذهب مطلقاً للنساء ثم الشبه التي وقع الشيخ ناصر - رحمه الله تعالى - بسببها فيما وقع ثم دفع هذه الشبه بأحاديث عن رسول الله ﷺ ثابتة صحيحة (صححها الشيخ ناصر بن نفسه) صريحة في المراد ثم نعقب ذلك بفصل فيه نقولات عن كثير من أهل العلم، ثم نختتم بحثنا إن شاء الله هذا ونبه على أنه قد كتب الشيخ إسماعيل الأنصارى - حفظه الله - رسالة طيبة في هذا الموضوع إلا أن لنا بعض التحفظات على ما فيها لكنها بمجموعها

(١) الأثر أخرجه: البخاري معلقاً (فتح: ١/٨٢) قوله إسناد صحيح عن عمار رضي الله عنهما.

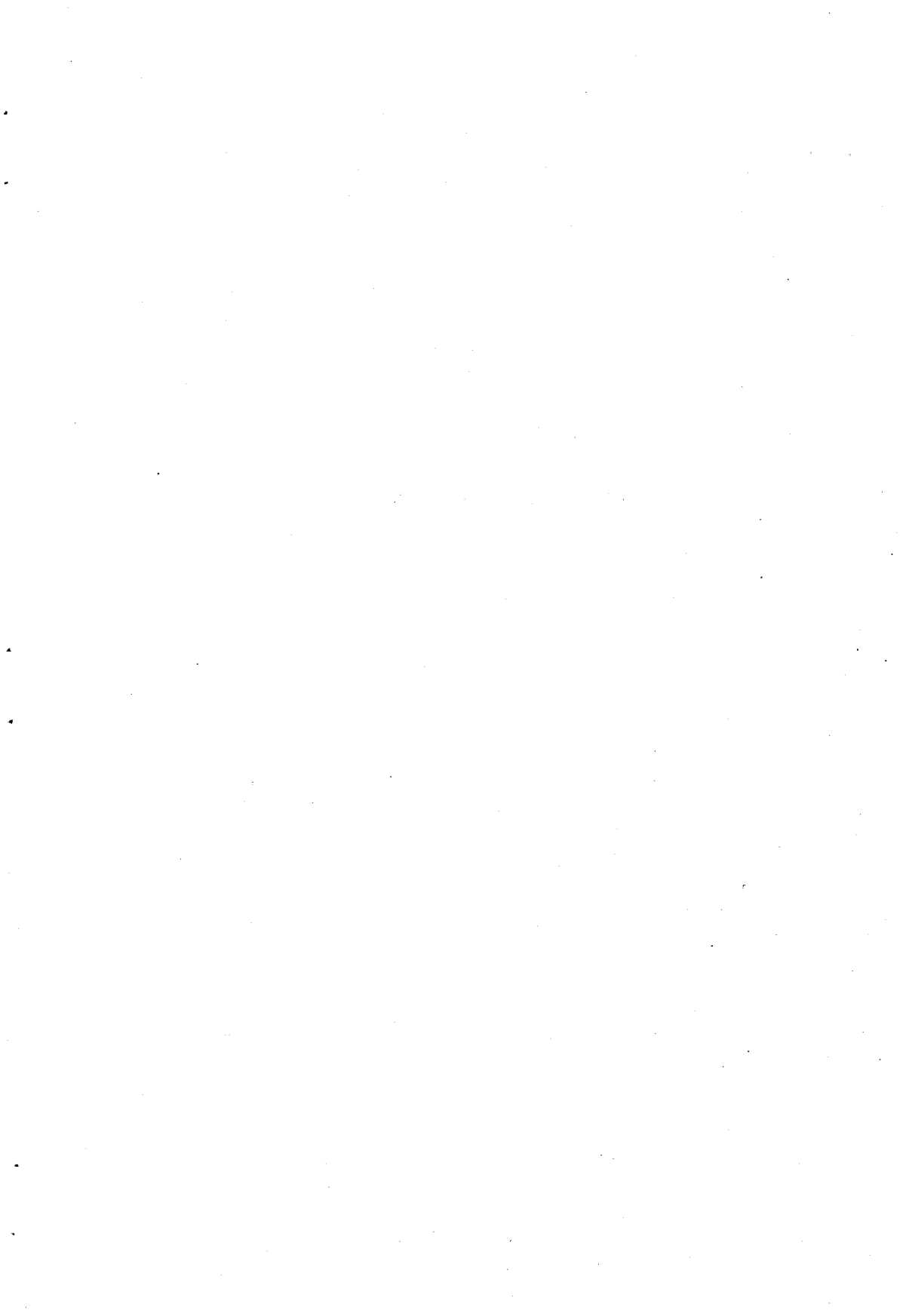
طيبة ونافعة فجزاه الله خيراً وعفا الله عنا أجمعين.

نسأله أن يلهمنا رشدنا ويهدينا ويوفقنا جميعاً وإخواننا إلى اتباع كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ كما كان يفهمها سلفنا الصالح رضوان الله عليهم. آمين

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن سلك طريقته إلى يوم الدين.



الأدلة على إباحة الذهب للنساء  
محلقاً وغير محلق



## الأدلة على إباحة الذهب للنساء محققاً وغير محققاً

### ١. حديث علي رضي الله عنه

#### وفيه بيان أن الذهب حلال لإناث هذه الأمة

قال أبو داود رحمه الله (٤٠٥٧) :

حدثنا قتيبة بن سعيد، ثنا الليث، عن يزيد بن أبي حبيب<sup>(١)</sup>، عن أبي أفلح الهمданى، عن عبد الله بن زرير (يعنى الغافقي) : أنه سمع على بن أبي طالب رضي الله عنه يقول : إن نبي الله عليه السلام أخذ حريراً فجعله في يمينه، وأخذ ذهباً فجعله في شماله ثم قال : «إن هذين حرام على ذكور أمتي».

أخرجه النسائي (٥١٤٤)، (ج ٨ / ١٦٠)، وأحمد (١١٥)، وابن ماجه (٣٥٩٥)، وزاد ابن ماجه : «حل لإناثهم».

[صحيح بمجموع طرقه]<sup>(٢)</sup>

(١) في بعض الطرق زيادة عبد العزيز بن أبي الصعبة بين يزيد بن أبي حبيب وأبي أفلح.

(٢) والحديث مع زيادة : «حل لإناثهم» صحيح بمجموع طرقه، وإن كانت طرقه لا تخلو من مقال إلا أن الحديث يصح بمجموعها.

فآخرجه النسائي (١٦١ / ٨) وأحمد (٤ / ٣٩٤، ٣٩٢، ٤٠٧) والترمذى (١٧٢٠) من طريق سعيد بن أبي هند عن أبي موسى رضي الله عنه مرفوعاً، وأدخل بعضهم رجلاً بين سعيد وأبي موسى.

واشاهد ثالث ضعيف عند ابن ماجه (٣٥٩٧) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنه مرفوعاً ولمزيد من الطرق انظر «مجمع الروايد» (١٤٣ / ٥) و«الآداب» للبيهقي (ص ٣٤) و«غاية المرام» حديث (٧٧) و«السلسلة الصحيحة» (١٨٦٥)، و«المطالب العالية» (٤ / ٢٢٢) و«المحلى» لابن حزم (١٠ / ٨٦)، والشوكاني في «نيل الأوطار» (٢ / ٨٣ - ٨٤) وقال هناك: والحديث دليل للجماهير القائلين بحرريم الحرير والذهب على الرجال وتحليلهما للنساء. قلت: والحديث لم يستثن من الذهب شيئاً محققاً ولا غير محققاً.

## ٢- حديث جابر رضي الله عنه

قال الإمام البخاري رحمه الله (فتح / ٤٦٦ / ٢):

حدثنا إسحاق بن إبراهيم بن نصر قال: حدثنا عبد الرزاق قال: حدثنا ابن جريج قال: أخبرني عطاء، عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: سمعته يقول: قام النبي صلوات الله عليه وسلم يوم الفطر فصلى فبدأ بالصلاحة ثم خطبَ فلما فرغَ نزلَ فأتى النساء فذكرهن وهو يتوكل على يدِ بلالٍ، وبلالٌ باسطُ ثوبه يُلقى فيه النساء الصدقة. قلتُ لعطاء: زكاة يوم الفطر؟ قال: لا، ولكن صدقة يتصدقنَ حينئذ: تُلقى فتحَها<sup>(١)</sup> ويُلقينَ، قلتُ: أترى حقاً على الإمام ذلك ويدركُهنَ؟ قال: إنه حقٌ عليهم وما لهم لا يفعلونه؟

[صحيح]

وأخرجه مسلم (٦/١٧٤)، وأبو داود (١١٤١).

(١) وهي الخواتيم العظام كما سيأتي.

### ٣- حديث ابن عباس

قال الإمام البخاري رحمه الله (فتح ٦٣٨ / ٨):

حدثنا محمد بن عبد الرحيم، حدثنا هارون بن معروف، حدثنا عبد الله ابن وهب، قال: وأخبرني ابن جريج: أن الحسن بن مسلم أخبره، عن طاوس، عن ابن عباس قال: «شهدت الصلاة يوم الفطر مع رسول الله ﷺ وأبي بكر وعمر وعثمان فكلهم يصلّيها قبل الخطبة ثم يخطبُ بعد، فنزلَ نبِيُّ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فكأنِّي أنظرُ إِلَيْهِ حِينَ يُجْلِسُ الرِّجَالَ يَدِهِ، ثُمَّ أَقْبَلَ يَشْقُّهُمْ حَتَّى أَتَى النِّسَاءَ مَعَ بَلَالَ فَقَالَ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَيِّنْكَ عَلَى أَن لَا يُشْرِكُنَّ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرُقْنَ وَلَا يَزْنِنَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِنَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِيهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ﴾ حَتَّى فَرَغَ مِنَ الْآيَةِ كَلَّهَا ثُمَّ قَالَ حِينَ فَرَغَ: «أَنْتُنَّ عَلَى ذَلِكَ؟» وَقَالَتْ امْرَأَةٌ وَاحِدَةٌ لَمْ يَجِدْهُ غَيْرَهَا: نَعَمْ، يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَا يَدْرِي الْحَسْنُ مَنْ هِيَ قَالَ: «فَتَصْدِقْنَ» وَبَسْطَ بَلَالُ ثُوبَهُ فَجَعَلَنِي يُلْقِيَ الْفَتْخَ وَالْخَوَاتِيمَ<sup>(١)</sup> فِي ثُوبِ بَلَالِ.

[صحيح]

والحديث أخرجه مسلم (١٧١ / ٦)، وأبو داود (١١٤٦) وابن ماجه (١٢٧٣ / ٣) والنسائي (١٩٢).

(١) في بعض الروايات في «الصحيحيْن»: «فجعلت تلقى الخاتم والخرص»، وفي بعضها: «فجعلت تلقى خرصها وسخابها»، وفي أخرى: «قرطها»، وهو هو تفسير ذلك:

- أما الخواتيم فهي معروفة.
- أما الفتاخ فقد فسره عبد الرزاق كما في («صحيحة البخاري» ٤٦٧ / ٢) بأنها الخواتيم العظام، وفيه أقوال أخرى.
- أما الخرص فالحافظ في («فتح» ٣٣٠ / ١٠): بضم الخاء وسكون الراء ثم صاد =

#### ٤- لبس عائشة رضي الله عنها لخواتيم الذهب

قال ابن سعد رحمة الله (الطبقات ٨/٧٠):

أخبرنا عبد الله بن مسلمة بن قعنبر، حدثنا عبد العزيز بن محمد، عن عمرو بن أبي عمرو، قال: سألت القاسم بن محمد، قلت: إن ناساً يزعمون أن رسول الله ﷺ نهى عن الأحمررين؛ العصفر والذهب، فقال: كذبوا والله، لقد رأيت عائشة تلبس المصفرات وتلبس خواتم الذهب.

[حسن إلى عائشة]<sup>(١)</sup>

= مهملة هي الحلقة الصغيرة من الذهب أو الفضة.

- أما السخاب فقال البخاري: يعني: قلادة من طيب وسلك، ونقل الحافظ في «الفتح» (٤٣٢) أنها قلادة تتخذ من طيب ليس فيها ذهب ولا فضة، وقال الداودي: من قرنفل، وقال الhero: هو خيط من خرز يلبسه الصبيان والجواري.
- أما القرط فقال الحافظ ابن حجر (٣٣١/١٠) والنووي (٦/١٧٦) ما حاصله: أن كل ما على الأذن فهو قرط سواء كان ذهباً أو فضة أو غير ذلك.
- تنبيه: بحسب الإمام البخاري لحديث ابن عباس في كتاب اللباس بباب الخاتم للنساء، وكان على عائشة خواتيم الذهب.

(١) وهذا الأثر أخرجه البخاري معلقاً بصيغة الجزم «فتح الباري» ١٠ / ٣٣٠) ولفظه باب الخاتم للنساء، وكان على عائشة خواتيم الذهب.

وقد غمز الشيخ ناصر الألباني - رحمة الله - في هذا الأثر بقوله: لكن رواه عبد العزيز بلطفه: كانت تلبس الأحمررين المذهب والمصفر.

قلت: والرواية التي ذكرها الشيخ عند ابن سعد ٨/٧٠) أيضاً - كما أشار - من طريق أبي بكر بن عبد الله بن أبي أويس عن سليمان عن عمرو بن أبي عمرو قال: سمعت القاسم بن محمد يحدث أن عائشة رضي الله عنها كانت تلبس الأحمررين المذهب والمصفر وهي محمرة.

فهذه رواية بلطف آخر لا تعارض بينها وبين قول القاسم: والله لقد رأيت عائشة تلبس المصفرات وتلبس خواتم الذهب.

= تنبئه: والمعروف عن الشيخ رحمة الله تعالى أن منهجه في «السلسلة الصحيحة» التوفيق بين الروايات ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، وهو أنا ذاكر لك مثلاً لم يخالف فيه راوياً غيره بل خالف ثمانية أو أكثر من الثقات والأئمّات ومع ذلك فقد صلح الشيخ ناصر - رحمة الله - حديثه وهو مثال من أمثلة لا تكاد تتصدى.

صحح الشيخ ناصر - رحمة الله - في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» رقم (٦٠) حديث: «نهى عن الوحدة أن يبيت الرجل وحده أو يسافر وحده». وقلنا: بل هي رواية شاذة وهذا بيان ذلك:

هذا الحديث أخرجه أحمد (٩١/٢) فقال: ثنا أبو عبيدة الحداد، عن عاصم بن محمد، عن أبيه، عن ابن عمر: أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم نهى عن الوحدة أن يبيت الرجل وحده أو يسافر وحده.

وأبو عبيدة الحداد - واسمها واصل - وثقة كثير من أهل العلم منهم يحيى بن معين فقال: ما أعلم أنا أخذنا عليه خطأ أبنته. بينما قال أحمد فيه: أخشى أن يكون ضعيفاً، وقال مرة: لم يكن صاحب حفظ وكتابه صحيح.

قلت: فالذي نجنب إليه أن الرجل ثقة إلا أنه في هذا الحديث قد خالف جمعاً من الأئمّات فخالفه هذا الجمجم ورووا الحديث عن عاصم بن محمد عن أبيه عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم قال: «لو علم الناس ما في الوحدة ما أعلم ما سار راكب بليل وحده». اللفظ للبخاري (١٣٧/٦، ١٣٨ مع «الفتح»)

ويجدر بنا هنا أن نذكر هؤلاء الجمجم الذين خالفوه والموضع التي أخرج فيها الحديث:

- ١ - سفيان بن عيينة عند الترمذى (١٦٧٣) وأحمد (٢/٨٦).
- ٢ - أبو الوليد عند البخاري (٦/١٣٧).
- ٣ - الهيثم بن جميل عند الدارمى (٢٨٩/٢).
- ٤ - وكيع عند أحمد (٢/٢٤، ٦٠)، وابن ماجه (٣٧٦٨) وابن حبان في «الموارد» (١٩٧).
- ٥ - بشير بن المفضل عند الحاكم (٢/١٠١).
- ٦ - محمد بن عبيد عند أحمد (٢/٢٣).
- ٧ - هاشم بن القاسم عند أحمد (٢/١٢٠).

٨ - أبو نعيم عند البيهقي (٢٥٧/٥)، وانظر «الفتح» (٦/١٣٧).  
 كل هؤلاء خالقوها أبا عبيدة (وهو واصل) فروى كل هؤلاء الحديث بلفظ: «لو يعلم الناس ما في الوحدة ما أعلم ما سار الراكب بليل وحده». بينما رواه أبو عبيدة بلفظ «نهى عن الوحدة أن يسافر الرجل وحده أو يبيت الرجل وحده» وشيخهم (أي شيخ الشمانية وشيخ واصل) واحد، والشمانية رووا الحديث بلفظ النبي صلى الله عليه وسلم فأصابوا بينما رواه أبو عبيدة بالمعنى فاختطاً.

• فبدلك تترجح لنا رواية الجماعة ويهدر جلّاً أن رواية: «نهى أن يبيت الرجل وحده أو يسافر وحده». رواية شادة، ويظهر لكلام الإمام أحمد مع واصل وجه هنا ألا وهو قوله: أخشى أن يكون ضعيفاً، مع أنها لم ترد قول ابن معين.  
 وما يؤيد شذوها أيضاً: أن الحديث روي عند أحمد (١١٢/٢ - ١١١) من طريق عمر بن محمد بن زيد بن عبد الله بن عمر، عن أبيه، عن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «لو يعلم الناس ما في الوحدة ما سار راكب بليل وحده».  
 وقد رويت هذه الرواية الأخيرة مرسلة (أي رواية عمر بن محمد) ولا يضر ذلك هنا لأنها ليست أصلاً، وإنما أوردناها استشهاداً.

وقد ورد النهي عن مبيت الرجل وحده من طرق ضعيفة جداً منها عند ابن عدي (١١٨٣)  
 لكن في إسنادها سليمان بن عيسى وهو كذاب.  
 فنخلص بهذا أن رواية: «نهى عن الوحدة أن يبيت الرجل وحده أو يسافر وحده» رواية شادة ضعيفة، وشاهدنا من إيرادها أن الشيخ - رحمه الله - صاحبها رغم مخالفته واصل لهؤلاء الشمانية وبعض هؤلاء الشمانية أو أكثرهم لو وزن واحد منهم بواسطه لوزن واصل بكثير.

يصحح الشيخ - رحمه الله - رواية الواحد هنا ويغمز في رواية عبد العزيز الدراوري التي قدمنا ذكرها فسبحان الله كيف يغفل البشر؟

تنبيه آخر: ها أنت قد رأيت أيها القارئ الكريم كيف أن عائشة ؑ كانت تلبس خواتيم الذهب، وعائشة من هي؟! هي أم المؤمنين زوج ﷺ وسلم الفقيهة العاملة ؑ فهي من أعلم الناس بسنة رسول الله ﷺ، وأعلم بالنهي هل هو نهي تحريم أو تنزية، وأعلم باللفظ هل هو زجر أو إرشاد للأفضل والأكمل، ثم إنها ؑ ليست عارية عن =

= الدليل فيتأيد فعلها بحديث رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم: «هذا حرام على ذكور أمتي حل لإناثها» أي: الذهب والحرير، وغير ذلك من الأحاديث التي أوردنا بعضها وسنورد الباقى منها إن شاء الله تعالى.

ثم إنه لم يبلغنا أن أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ولا من التابعين ولا من أتباع التابعين أنكر على عائشة رضي الله عنها لبسها لخواتيم الذهب، وهؤلاء هم السلف الصالح بالدرجة الأولى، وقد قال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم فيهم: «خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم»<sup>(١)</sup>.

هذا هو فعل عائشة رضي الله عنها، ولكن كيف تصرف الشيخ ناصر - رحمه الله - مع هذا الأثر عن عائشة؟ قال - رحمه الله - بعد أن ذكر بعض المسائل التي رأت فيها عائشة رأياً آخر، غير الذي ذهب إليه كثير من العلماء وينبئ الشيخ ناصر - رحمه الله - أنها مخالفة فيها للسنة - قال: (إذا جاز في حقها ذلك فبالآخر أن تخالف حديث غيرها لم تروه هي وهي على كل حال مأجورة).

قلت: وهذا القول متعقب من وجوه:

الأول: أننا لم ندع لعائشة رضي الله عنها العصمة.

الثاني: أن المسائل التي خالفت فيها عائشة قد ردّ عليها فيها من علماء الصحابة والتابعين، شأن عائشة في ذلك شأن أي صاحبي آخر، فابن عباس مثلاً كان يرى نكاح المتعة وتعقبه جمهور الصحابة وردوا قوله، وعمر كان ينهى عن متعدة المخج وخالفه في ذلك عمران بن حصين، وكذلك عثمان كان يرى رأي عمر وخالفه علي بن أبي طالب، وابن مسعود كان يرى التطبيق<sup>(٢)</sup> في الصلاة وخالفه سعد بن أبي وقاص وجمهور الصحابة إلى غير ذلك من المسائل، فكلام الشيخ ناصر - رحمه الله - كان يحظى بشيء من القبول إذا أوجد المنكر على عائشة رضي الله عنها ولكن أنى له ذلك !!

هذا ونبه على أنه قد حدث بصدق هذه المسألة شذوذ من فريقين:

الفريق الأول: يرى أن خاتم الذهب مباح للرجال والنساء، وقد كان بعض الصحابة كالبراء =

(١) أخرجه البخاري ومسلم من عدة طرق عن النبي صلوات الله عليه.

(٢) التطبيق هو أن يجمع بين أصابع يديه ويجمعهما بين ركبتيه في الركوع، وكان في أول الأمر ثم نسخ

وانظر: « صحيح مسلم » حديث (٥٣٤)، (٥٣٥).

ابن عازب يليس خاتم الذهب (انظر «مصنف ابن أبي شيبة» ٤٦٨/٨ فما بعدها، و«فتح الباري» ٣١٧/١٠).

الفريق الثاني: و ما أعلم منه إلا الشيخ ناصر الألباني - رحمه الله - يرى أن خاتم الذهب، والسوار حرام على النساء.

وكلما الفريقين جانب الصواب في هذه المسألة، وقد وجَّه الحافظ ابن حجر - رحمه الله - فعل البراء رضي الله عنه فراجعه في «الفتح» إن شئت فليست هذه الرسالة موضوعه.

أما عامة الصحابة والتابعين وعلماء المسلمين فأمرهم وسط - والحمد لله - لا إفراط ولا تفريط قالوا بقول النبي صلوات الله عليه وسلم: «هذا حرام على ذكور أمتي حل لإثنائهم» ومع ذلك لم يضيعوا الأحاديث الأخرى فحملوها على محامل كالترحيب من الإكثار، والتباكي به، والافتخار وعدم تأدية زكاته، وبعضهم ذهب إلى طريقة النسخ فأعملوا النصوص كلها، فسعدوا بذلك رضي الله عنه.

وليس أمر البراء بن عازب رضي الله عنه ومن فعل فعله من الصحابة كأمر عائشة رضي الله عنها، فعائشة ما أنكر عليها أحد لبس خواتيم الذهب، أما من لبسه من الصحابة كالبراء وغيره فقد أنكر عليه، فها هو ابن مسعود رضي الله عنه ينكر على خباب خاتم الذهب فتزعمه خباب (انظر «المصنف» لابن أبي شيبة ٥١٩٧) فسئلته صحيح هناك وفي «الصحابيين»: أن النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نهى عن خاتم الذهب (انظر «الفتح» ١١٥/١٠) وهذا للرجال قطعاً.

قال ابن دقيق العيد - كما نقل عنه الحافظ في «الفتح» (١١٧/١٠) -: ... وإذا تقرر هذا فالنهي عن خاتم الذهب مختص بالرجال دون النساء فقد نقل الإجماع على إباحته للنساء.

قلت: ولنا على دعوى الإجماع تحفظ إلا إذا أراد إجماعاً مخصوصاً كإجماع من يعتد برأيهم أو إجماعاً بمعنى أنه لم يعلم له مخالف، أو الذي استقر عليه العمل، وانظر كتب الأصول في بيان مراتب الإجماع.

## ٥- النبي عليه السلام يحلّي أمامة

### (بنت ابنته) بخاتم من الذهب

قال ابن أبي شيبة - رحمه الله - (المصنف ٨/٦٥ ٤٦٥ حديث ٥١٩٣):

حدثنا ابن نمير، عن محمد بن إسحاق، عن<sup>(١)</sup> يحيى بن عباد بن عبد الله بن الزبير، عن عباد بن عبد الله بن الزبير، عن عائشة - أم المؤمنين - قالت: «أهدي النجاشي إلى رسول الله عليه السلام حلقةً فيها خاتمٌ من ذهبٍ فيه فصٌ حبشيٌ فأخذه رسول الله عليه السلام بعُودٍ، وإنَّه لمُعرضٌ عنه - أو ببعض أصابعه وإنَّه لمُعرضٌ عنه - ثم دعا بابنته أمامة بنت أبي العاصِ فقال: «تَحلِّي بهذا يا بُنْيَة».»

[حسن]

وآخرجه أبو داود (٤٢٣٥) وأحمد (١١٩/٦)، وابن ماجه (٣٦٤٤).

(١) قد صرَّح محمد بن إسحاق بالتحديث عند أبي داود فزالت شبهة تدليسه، ثم إنَّ الراوي عنه هنا عبد الله بن نمير وهو من أعرف الناس به، وقد فصل القول فيه فقال: إذا حدث (أي: ابن إسحاق) عمن سمع منه من المعروفين فهو حسن الحديث صدوق، وإنما أتى من أنه يحدث عن المجهولين أحاديث باطلة.

وكما ترى فهذا الحديث صحيح في جواز التحليل بخاتم الذهب، لكن ترى بماذا دفعه الشيخ ناصر - رحمه الله - بعد أن حسنه؟!

قال - رحمه الله -: إن الاستدلال لا يتم بهذا الحديث إلا بعد أمرتين:  
الأول: إثبات أن أمامة كانت باللغة.

الثاني: إن ذلك كان بعد تحرير الذهب على النساء. ثم قال: بل الظاهر أنه كان قبل التحرير.

قلت: أما بالنسبة للأمر الأول: فعلى فرض أن أمامة لم تبلغ فالنبي عليه السلام وكذا أصحابه من بعده كانوا يروضون الصغار من أولادهم على الطاعات لا على المحرمات، ففي =

= «الصحيح» أن النبي ﷺ أخرج التمرة من في الحسن - وهو دون البلوغ - وقال: «كخ، أما علمت أنا لا تأكل الصدقة؟!» وكذلك كان الصحابة يصومون أبناءهم، ففي «الصحيح» قالت الريبع بنت معاود: «فكتنا نصومه (أي: عاشوراء) ونصومه صبياننا ونجعل لهم اللعبة من العهن فإذا بكى أحدهم على الطعام أعطيناه ذاك حتى يكون عند الإفطار». وقال عليه السلام أيضاً: «علموا أولادكم الصلاة لسبع واضربوهم عليها لعشر..». فالملكلف إذا أمر أو علم أو درب الصغير على شيء من المحرمات أو المنهيات حوسب الملكف على ذلك، فلم يكن الرسول عليه السلام يعلم أن الذهب محرم على النساء ثم يدرب ابنته عليه !!

أما بالنسبة للأمر الثاني: وهو قوله: إن ذلك كان بعد تحريم الذهب على النساء، فعلى هذا القول مؤاذنات:

الأول: أنه خطأ من أصله فمن الذي يوافق على تقرير هذا القول: (تحريم الذهب على النساء) فهذا القول من أصله مردود.

أما المؤاخذة الثانية: فهي على قول الشيخ: «الظاهر أنه كان قبل التحريم»، والمؤاخذة من ناحيتين:

الأولى: لا توافق على أن هناك تحريمًا أصلًا.

والثانية: من أين للشيخ - رحمه الله - أن ذلك كان قبل التحريم؟ فالصحابي رضوان الله عليهم أعلم بذلك، ثم إنه لم يؤيد دعواه - أن ليس أمامة للخاتم قبل التحريم - بأي دليل، ومعلوم أنه لا يُصار إلى النسخ إلا بعد معرفة المتقدم من المتأخر ولم يتحقق ذلك هنا، بل إذا قال قائل: إن ذلك كان متأخرًا لكان أولى؛ لأن القاسم إنما رأى عائشة وهي خاتم الذهب بعد وفاة رسول الله ﷺ وهذا ظاهر والله أعلم.

## ٦- النبی ﷺ یحلى ام زینب بنت نبیط و خالتها

قال ابن سعد - رحمه الله - «الطبقات الكبرى» (٦١١/٣):

أخبرنا عبد الله بن إدريس قال: أخبرني محمد بن عمارة، عن زينب بنت نبیط بن جابر<sup>(١)</sup> امرأة أنس بن مالك قالت: أوصى أبو أمامة - قال عبد الله بن إدريس: هو أسعد بن زرار - بأمي و خالتى إلى رسول الله ﷺ فقدم عليه حليٌ فيه ذهب ولؤلؤ<sup>(٢)</sup> يقال له: الرّعاث<sup>(٣)</sup> فحلاهن رسول الله ﷺ

(١) في رواية عبد الله بن جعفر، عن محمد بن عمارة، عن زينب، عن أمها به ( عند البهقي ) وكذلك في رواية ابن منده التي أشار إليها الشيخ إسماعيل الأنصاري ، وقال هناك: وفي رواية أبي نعيم عنها ( أي: عن زينب ) حدثني أمي و خالتى ، وفي رواية المحامىي التي أشار إليها الشيخ ناصر - رحمه الله - عن زينب عن أمها عن خالتها.

(٢) في رواية الحاكم وإحدى روايات البهقي: «فحلاهما رعاً من تبرٍ ذهب فيه لؤلؤ» ، وفي رواية ابن منده التي أشار إليها الشيخ إسماعيل: «فكان يحلينا من الذهب والفضة» وفي رواية البهقي: «فكان يحلينا الذهب واللؤلؤ» .

(٣) الرّعاث: القرطّة، كذا في «غريب الحديث» لابن الجوزي (٤٠٠/١) و نحوه في «الفائق» (٦٥/٢) فقال: الرّعّة والرّعّة: القرط و جمعها رعاث، وكان يقال ل بشار: المرّعّث، وفي «غريب الحديث» لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي (٧٤/١): قال أبو عمرو: واحد الرّعاث رّعّة و رّعّة وهو القرط، و نحوه أيضاً عند البهقي في «السنن» (١٤٢/٤) عن أبي عمرو.. و شرح «المعلم» على «غريب الحديث» لأبي عبيد (وكان يقال ل بشار: المرّعّث) فقال: هو بشار بن برد يلقب بالمرّعّث سمي بذلك؛ لرعاث كانت له في صغره في أذنه.

وفي «اللسان»: والرّعّث والرّعّة: ما علق بالأذن من قرط و نحوه، والجمع رعّة و رعاث، قال التمر:

وكل خليل عليه الرّعاث والحبّلات كذوب ملِق

وترعش المرأة أي: تقرّطت. قلت: و تقدم تفسير القرط.

من تلك الرعّاث، قالت: فأدركت بعض ذلك الحلي عند أهلي.

[حسن]<sup>(١)</sup>

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (١٨٧/٣) من طريق أخرى عن محمد بن عمارة وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وقال الذهبي: صحيح.

وأخرجه البيهقي في «ال السنن الكبرى» (٤١/٤)، واحتج به في كتابه الآداب وأخرجه ابن سعد أيضاً في موضع آخر من الطبقات (٤٧٨/٨)، وعزاه الشيخ إسماعيل الأنصاري إلى ابن منه، وعزاه الشيخ ناصر - رحمه الله - أيضاً إلى المحاملي في الفوائد.

(١) وهو وإن كان ظاهره الإرسال إلا أننا بينما قريناً أن في بعض الروايات عن زينب عن أمها، وفي بعضها عن زينب عن أمها عن خالتها.. أما إعلال الشيخ ناصر - رحمه الله - لهذا الحديث بمحمد بن عمارة فمما لا وجه له، فقد قال فيه ابن معين: «ثقة» وذكره ابن حبان في الثقات وروى عنه الإمام مالك - رحمه الله - وغيره من الثقات، أما قول أبي حاتم: (صالح ليس بذلك القوي) - (وقد سقطت من الشيخ ناصر - رحمه الله - كلمة صالح) فأبو حاتم معلوم التشدد هذا من ناحية، ثم إن قوله لا يفيد تضييفه له بل ظاهر لفظه أنه لا يرفعه إلى مرتبة الأثبات الأقواء، فالرجل حديثه حسن لا شك لدينا في ذلك، وقد حسنَ الشيخ ناصر - رحمه الله - لرجال هم أدنى منه منزلة بكثير في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» وغيرها من كتبه.

وأما إعلال الشيخ ناصر - رحمه الله - له باضطراب الراوي ففيه نظر - أو يعني آخر فالاضطراب غير مؤثر وذلك أن حاصله أن الحديث روى على هذه الأوجه:

عن زينب: أن رسول الله ﷺ حلّ أمها.

عن زينب، عن أمها: أن رسول الله ﷺ حلّ حلاها.

عن زينب، حدثني أمي وخالتني: أن رسول الله ﷺ حلّ أمها.

عن زينب، عن أمها، عن خالتها: أن رسول الله ﷺ حلّ أمها.

وكل هذا لا يضر فالآم والخالة صحابيان والطرق يؤيد بعضها ببعضًا، وقد قالت زينب في الطريق الأولى: إنها رأت ذلك الحلي عند أهلها فالغالب أنها أخذت الحديث عن أمها =

**٧. قول الله تعالى: ﴿أَوَ مَن يُنْشَأُ فِي الْحَلِيلِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ﴾**

قال ابن أبي شيبة - رحمه الله - («المصنف» ٤٨٣٨):

حدثنا وكيع قال: حدثنا سفيان، عن علقمة بن (١) مرثد، عن مجاهد قال: رخص للنساء في الحرير والذهب ثم قرأ: **﴿أَوَ مَن يُنْشَأُ فِي الْحَلِيلِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ﴾**.

[صحيح من قول مجاهد]

وأخرجه الطبرى (٥٧/٢٥).

وقال الطبرى هناك أيضاً:

حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد قال: ثنا سعيد، عن قتادة قوله: **﴿أَوَ مَن يُنْشَأُ فِي الْحَلِيلِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ﴾** قال: الجواري يسفههن بذلك غير مبين بضعفهن.

[صحيح]

---

أو خالتها. والغالب على هذه الأقوطة أنها تكون محلقة والغالب عليها هو الذهب، وإن كان يشتراك معه أشياء أخرى لكن الحكم للغالب، ويتأيد ذلك بأن في رواية ابن سعد والمحاملي والحاكم أن الخلبي كان رعائياً من تبر ذهب فيه لؤلؤ فظاهر هذه الرواية يشعر بأن الذهب هو الغالب، وخاصة إذا جمعنا إليها رواية ابن منهى التي فيها: «كان يحلينا الذهب والفضة»، ورواية البيهقي التي فيها: «كان يحلينا الذهب واللؤلؤ».

أما قول الشيخ ناصر - رحمه الله -: هب أن الرعاث كان الغالب فيه الذهب كذلك كان قبل التحرير. فهذه دعوى عارية عن الدليل، فمن أين أتى أنها قبل التحرير؟ فلم يثبت ذلك بتاريخ، والصحابة أعلم بذلك من غيرهم.

(١) في رواية الطبرى: علقمة عن مرثد، وعن ابن أبي شيبة كما ترى ابن مرثد، وخطأ الشيخ الانصارى من قال: (عن مرثد) لما وقف عليه في «تفسير الثوري» و«تفسير عبد الرزاق» أنه ابن مرثد وليس عن مرثد، فالصحيح في ذلك ابن مرثد والله أعلم.

وقال ابن جرير الطبرى أيضاً:

حدثنا محمد بن عبد الأعلى قال: ثنا ابن ثور، عن معمر، عن قتادة: «أو من ينشأ في الخلية وهو في الخصم غير مبين».

يقول: جعلوا له البنات وهم إذا بُشّرُ أحدهم بهن ظل وجهه مسوداً وهو كظيم قال: وأما قوله: «وهو في الخصم غير مبين» يقول: قلما تتكلم امرأة فتريد أن تتكلم بحجتها إلا تكلمت بالحججة عليها.

[صحيح] (١)

(١) وإن كان في رواية معمر عن البصريين ضعف إلا أنه قال: جلست إلى قتادة وأنا ابن أربعة عشرة سنة فما سمعت منه حديثاً إلا كأنه ينشق في صدره. ومعمر ثقة ثبت كما هو معلوم، ويشهد له أيضاً الأثر الذي قبله.

واعلم أن أكثر أهل العلم على أن المراد بقوله تعالى: «أو من ينشأ في الخلية»، هم النساء، وقد ورد فيه وجه آخر ضعيف فسرها بالأصنام، ضعفه ابن جرير بقوله: «وأولى القولين في ذلك بالصواب قول من قال: عنى بذلك الجواري والنساء؛ لأن ذلك عقيب خبر الله تعالى عن إضافة المشركين إليه ما يكرهونه لأنفسهم من البنات، وقلة معرفتهم بحقه، وتحليتهم وإياه من الصفات والبخل، وهو خالقهم ومالكهم ورازقهم والنعم عليهم النعم التي عدّها في أول هذه السورة ما لا يرضونه لأنفسهم، فإذا باع ذلك من الكلام ما كان نظيراً له أشبهه وأولى من اتباعه ما لم يجر له ذكر».

● وقال البغوي في «تفسيره» (٤/١٣٥):

«في الخلية» في الرينة: يعني النساء «وهو في الخصم غير مبين» في المخالفة غير مبين للحججة من ضعفهن وسفههن.

● وقال ابن كثير (٤/١٢٥):

قوله تعالى: «أو من ينشأ في الخلية وهو في الخصم غير مبين»: أي: المرأة ناقصة يكمل نقصها بلبس الخلبي منذ تكون طفلة، وإذا خاصمت فلا عباره لها، بل هي عاجزة عيبة، أو من يكون هكذا ينسب إلى جناب الله العظيم؟ فالآئن ناقصة الظاهر والباطن في =

= الصورة والمعنى، فيكمل نقص ظاهرها وصورتها بلبس الخلبي، وما في معناه ليجبر ما فيها من نقص كما قال بعض شعراء العرب:

وما الخلبي إلا زينة من نقية منه يُتم من حسن إذا الحسن قصرا

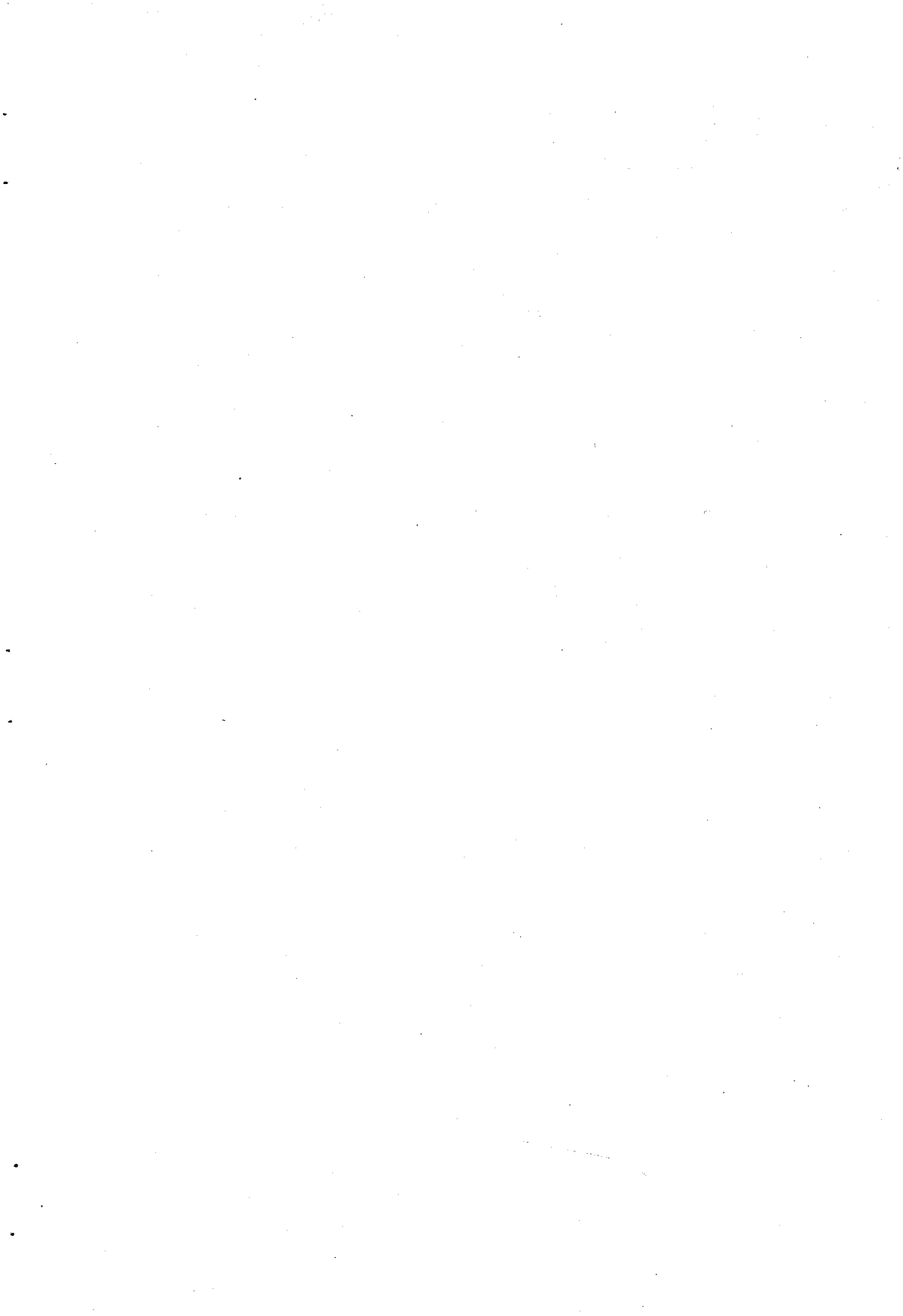
وأما إذا كان الجمال موفرًا كحسنك لم يحتاج إلى أن يزورها

وأما نقص معناها فإنها ضعيفة عاجزة عن الانتصار عند الانتصار لا عبارة لها ولا همة

كما قال بعض العرب وقد بشر ببنت: ما هي بنعم الولد نصرها بكاء وبرها سرقة.

قلت: لكن ينبغي أن يستثنى من ذلك الأخير من قال الله فيهن: «فالصالحات قانتات

حافظات للغيب بما حفظ الله».



مناقشة الأدلة التي

أوردها الشيخ ناصر- رحمه الله -

وذهب بها إلى تحريم الذهب المحلق على النساء

وأقوال أهل العلم فيها



## ١- حديث أبي هريرة رضي الله عنه

### «من أحب أن يحلق حبيبه حلقة من نار...»

### وأقوال أهل العلم فيه

قال أبو داود - رحمه الله - (٤٢٣٦) :

حدثنا عبد الله بن مسلمة، ثنا عبد العزيز - يعني ابن محمد<sup>(١)</sup> - عن أسيد ابن أبيأسيد البراد، عن نافع بن عياش<sup>(٢)</sup>، عن أبي هريرة رضي الله عنه : أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال : «من أحب أن يُحَلِّقَ حبِيبِه<sup>(٣)</sup> حلقة من نار فليُحَلِّقْهُ حلقة من

<sup>(١)</sup> وقد توبع عبد العزيز بن محمد كما عند أحمد (٤١٤ / ٤) تابعه زهير بن محمد عن أسيد.

<sup>(٢)</sup> ويقال: ابن عباس بالباء الموحدة التحتانية والسين المهملة.

تنبيه: أخرج أحمد - في رواية له (٤١٤ / ٤) - وابن عدي في «الكامل» (ص ١٦٠٧ - ١٦٠٨) وأبو نعيم في «أخبار أصفهان» (١٠٤ / ١ - ١٠٥).

هذا الحديث من طريق عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار، عن أسيد بن أبيأسيد، عن ابن أبي موسى ، عن أبيه أو عن ابن أبي قتادة، عن أبيه، (والسياق لأحمد) مرفوعاً، رواية أبي نعيم عن أسيد بن أبيأسيد، عن عبد الله بن أبي قتادة، عن أبيه قال: نهى رسول الله صلوات الله عليه وسلم عن التحلية بالذهب قال: «ولكن عليكم بالفضة فالعبوا بها لعباً»، لكن الراوي عن أسيد هو عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار الراجح أنه ضعيف لا يقوى على مخالفته عبد العزيز وزهير، وعبد الرحمن بن عبد الله بن دينار هذا ذكره ابن عدي في «الكامل في الضعفاء» له وقال في آخر الكلام عليه: وهو في جملة من يكتب حدثه في الضعفاء، انظر ترجمته بتوسيع في «الكامل» لابن عدي وقد انتقد الدارقطني على البخاري زيادة في حديث تفرد بها عبد الرحمن هذا (انظر «هدي الساري» ص ٣٦٢، وص ٤١٧).

<sup>(٣)</sup> هكذا جاءت الرواية «حبيبه» بالذكر بدون تاء من طريق عبد العزيز بن محمد وزهير، كلها عن أسيد، عن نافع بن عباس، عن أبي هريرة مرفوعاً.

أما الرواية التي فيه «حبيبته» فهي عند أحمد (٤١٤ / ٤) وابن عدي (ص ١٦٠٨) من

ذهب، ومن أحب أن يُطْوِقْ حَبِيبِه طوقاً من نار فلِيُطْوِقْه طوقاً من ذهب، ومن أحب أن يُسَوِّرْ حَبِيبِه سواراً من نار فلِيُسَوِّرْه سواراً من ذهب، ولكن عليكم بالفضة فالعبوا بها».

[حسن]

وأخرجه أحمد (٣٣٤ / ٢) .

طريق عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار، عن أسيد عن ابن أبي موسى، عن أبيه أو عن ابن أبي قتادة، عن أبيه مرفوعاً (ولفظ ابن عدي في الطبعة التي بين أيدينا عن ابن أبي موسى عن أبيه أو عن أبي قتادة عن أبيه ..) وقد قدمنا قريباً أن الراجح في عبد الرحمن ابن عبد الله بن دينار أنه ضعيف، ثم على فرض أنه صدوق فقد روى الحديث بدون شك عند أبي نعيم بلفظ آخر يجعلنا نؤكد رواية التذكير، فعند أبي نعيم في «أخبار أصبهان» (١٠٤ / ١) من طريق عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار، عن أسيد بن أبي أسيد، عن عبد الله بن أبي قتادة، عن أبيه قال: نهى رسول الله ﷺ عن التحلية بالذهب قال: «ولكن عليكم بالفضة فالعبوا بها لعباً». فهذه الرواية أولى بالتقديم من ساقتها لأنها لا شك فيها، ولا مخالفة فيها من ناحية أخرى.

ومن المعلوم أن النهي عن التحلية بالذهب مطلقاً على رأي جماهير المسلمين منهم الشيخ ناصر - رحمه الله - نفسه خاص بالرجال، فهذه الرواية - على فرض أن عبد الرحمن صدوق - تؤكد لنا صحة الرواية بالتذكير. وأيضاً فإذا دخل فيها النساء فالمراد التزهيد في الذهب مطلقاً لقوله عليه السلام: «ولكن عليكم بالفضة».

- أما قول الشيخ ناصر - رحمه الله - أن «حبيبه» يشمل الرجل والمرأة - كما هو معلوم في اللغة - فهذا وإن جاز في اللغة إطلاق الحبيب على المرأة فهو وجه قليل نادر الاستعمال، ثم إنه استعمال مجازي كقول النبي ﷺ : «بين كل أذنين صلاة» فأطلق النبي ﷺ على الإقامة أذاناً، لكن عند ورود الأحكام الشرعية المتعلقة بالأذان كإمساك الصلاة أو كمسألة الصلاة خير من النوم في أي الأذنين تقال، أو من الذي يقيم الصلاة أو غير ذلك فحيثئذ تأخذ الإقامة اسمها الحقيقي ألا وهو الإقامة، وقد ذكر الشيخ ناصر - رحمه الله - نفسه غماذج لهذه التسمية المجازية في بعض شرائطه فقال: العرب يقولون: العُمرَين ويقصدون أبا بكر وعمر، وتقول العرب: القمرتين ويقصدون الشمس =

= والقمر، إلى غير ذلك.

فنقول: إن كلمة حبيب حقيقتها واستعمالها الأشهر والأكثر يطلق على الذكر ومن ثم نجد في كثير من الأحاديث قول كثير من الصحابة حدثني حبيب عليه السلام ولا نكاد نرى أحداً من الصحابة - بل ما رأينا ذلك فقط - قال: حدثني حبيب بالتذكرة عائشة أو حدثني حبيب أم سلمة أو غير ذلك.

فالمسألة هنا يتربّع عليها حكم شرعي - وهو مسألة تحرير وتحليل - فلا بد أن يصرف كل تعبير لغوي إلى حقيقته الشرعية المرادة.

ثم إن اختصاص كلمة حبيب بالذكر هنا متألف ومتناقض ومتناقض مع الأدلة الشرعية الخاصة بتحريم الذهب على الذكور وإباحته للنساء فقد قال عليه السلام: «الذهب والحرير حرام على ذكور أمتى حلال لنسائهم».

أما قول الشيخ ناصر - رحمه الله - إن فيه ذكر الطوق والسوار من الذهب المعروف أن هذا من زينة النساء في ذلك الزمان.

قلت: كان بعض الصبيان يلبس القلائد والسباخ على عهد النبي صلوات الله عليه وسلم ، وقبل عهده، يشعر بذلك حديث أبي هريرة الذي أخرجه البخاري (٢١٢٢) وغيره أنه قال: خرج النبي صلوات الله عليه وسلم في طائفة من النهار لا يكلمني ولا أكلمه حتى أتي سوقبني قينقاع فجلس بفناء بيت فاطمة فقال: «أئم لكع؟ أئم لكع» (قلت: وهو الحسن) فحبسته شيئاً فظنت أنها تلبسه سبّاخاً أو تغسله فجاء يشتند حتى عانقه وقبله وقال: «الله أحبه وأحب من يحبه».

ففي هذا الحديث بيان أن السبّاخ (وهو القلادة تُخَذَّل من طيب ليس فيها ذهب ولا فضة كما قال الخطابي) كان موجوداً في ذلك الزمان فيكون التحذير من جعل القلائد ذهباً وكذا الطوق والله أعلم، وقد قال الهروي في تفسير السبّاخ: هو خيط من خرز يلبسه الصبيان والجواري، وأنقل هنا ما قاله الشوكاني (ولم أقف على إسناد الآخر) في «نيل الأوطار» (٢/٨٣): وقد روى أن إسماعيل بن عبد الرحمن دخل على عمر رضي الله عنه وعليه قميص من حرير وسواران من ذهب فقال: اذهب إلى أمك . وقد نقل الشيخ إسماعيل الأنباري هنا نقاً طيباً أنقله لأن الكتب المشار إليها ليست بين يدي الآن: قال - رحمه الله - فالجلواب على الحديث على فرض ثبوته وعلى روایة (حبيبه) بدون التاء بأمور:

= الأمر الأول: ما بينه صاحب «بذل المجهود» حيث قال في شرح الحديث: «هو إلى الصغير أقرب منه إلى الكبير؛ لأن الصغير هو الذي يلبس والكبير يلبس بنفسه».

قال الشيخ محمد سعيد البانى في كتابه «الكوكب الدرى المثير في أحكام الذهب والفضة والحرير» (ص ٦٧): يفهم من نظم هذا الحديث أنه مسوق للصبيان دون النساء؛ لأن تحلى المرأة بحلقة من ذهب، أو تسورها بسوار، أو تطوقها بطوق منه مباح لها والتحريم على الرجال مفهوم من دلالة النص بطريق الأولوية؛ لهذا قال الإمام مالك - رحمه الله - «في الموطن»: أنا أكره أن يلبس الغلامان شيئاً من الذهب؛ لأنه بلغني أن رسول الله ﷺ نهى عن التختم بالذهب، فانا أكرهه للرجال الكبير والصغير. انتهى كلام الشيخ سعيد البانى. ونص «المدونة» في الجزء الشانى: أكره لبس الحرير والذهب للصبيان الذكور كما أكرهه للرجال. وفي متون كتب المذهب النعماني - أي مذهب الإمام أبي حنيفة رحمه الله - ويكره - أي: تحريماً (كذا هو بنسخة الأنصارى) إلباس الصبي ذهباً أو حريراً. اهـ. قالوا: ثلا يعتاد، ألا ترى أنه يؤمر بالصلة والصوم، وينهى عن شرب الخمر ليتعتاد فعل الخيرات والواجبات، ويألف ترك المحرمات والمنكرات فكذا هذا والأمر على من أليس له إضافة الفعل إليه فإن قال قائل: إذا كان سوق هذا الحديث للصبيان فما بالهم يحلقون بحلقة من نار أو يطوقون أو ي سورون والصبي غير مؤاخذ لسقوط التكليف عنه.

فأقول: إن هذا الحديث الشريف من ضروب المؤول، وتأويله - والله أعلم - من أراد تطويق حبيبه الصغير طرقاً من نار فليطوقه طرقاً من ذهب يقول به إلى الاعتياد عليه بعد البلوغ كما يطوق بالنار الرجال الذين يتطوقون بطرق الذهب.

وهذا من بلاغة الشارع ﷺ لما اشتمل عليه ذلك الأسلوب من الخطورة على سبيل التعبير بمجاز المؤول. انتهى من «بذل المجهود» (عن رسالة الأنصارى).

قلت: وهذا الكلام جيد متين جزى الله قائله خيراً، وصدق النبي ﷺ إذ يقول: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين».

## ٢- حديث ثوبان وآقوال أهل العلم فيه

قال النسائي - رحمه الله - (١٥٨/٨):

أخبرنا عبد الله بن سعيد قال: حدثنا معاذ بن هشام قال: حدثني أبي، عن يحيى بن أبي كثير قال: حدثني زيد، عن أبي سلام، عن أبيأسماء الرجبي، أن ثوبان مولى رسول الله ﷺ حدثه قال:

جاءت بنت هبيرة إلى رسول الله ﷺ وفي يدها فتنخ - فقال: كذا في كتاب أبي أي خواتيم ضخام - فجعل رسول الله ﷺ وسلم يضرب يدَها،<sup>(١)</sup> فدخلت على فاطمة بنت رسول الله ﷺ تشكو إليها الذي صنع بها رسول الله ﷺ، فانتزعت فاطمة سلسلة في عنقها من ذهب وقالت: هذه أهدتها إلى أبو حسن.

فدخل رسول الله ﷺ والسلسلة في يديها فقال: «يا فاطمة أيفرُكْ أن يقول الناس: ابنة رسول الله وفي يدها سلسلة من نار».

ثم خرج ولم يقعد، فأرسلت فاطمة بالسلسلة إلى السوق فباعتھا واشتراطت بثمنها غلاماً - وقال مرة: عبداً - وذكر كلمة معناها فأعتقته، فحدث<sup>(٢)</sup> بذلك فقال: «الحمد لله الذي أنجي فاطمة من النار»<sup>(٣)</sup> .....

(١) في رواية أحمد: فجعل رسول الله ﷺ يقعري يدها بعصبة معه يقول: «أيسرك أن يجعل الله في يدك خواتيم من نار».

(٢) أي: رسول الله ﷺ.

(٣) أعلم أن هذا الحديث والذي قبله مما من أقوى الشبه التي أشكلت على الشيخ الألباني - رحمه الله - فذهب إلى ما ذهب إليه من القول بتحريم الذهب المحلق على النساء. ولكن والحمد لله فإن هذا لا يشكل أدنى شبهة عندنا فغاية ما فيه الوعيد على الذهب =

شأنه شأن الآية الكريمة: «وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضَّةَ وَلَا يَنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبُشِّرُهُمْ بِعِذَابٍ أَلِيمٍ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتَكُوِي بِهَا جَبَاهُمْ وَجَنُوبُهُمْ وَظَهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنْزَتُمْ لَأَنفُسْكُمْ فَذُوقُوا مَا كَتَمْتُمْ تَكْنِزُونَ» شأن ذلك شأن حديث أبي ذر في «الصححين»: «بَشَّرَ الْكَانِزِينَ بِرَضْفٍ يَحْمِي عَلَيْهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ ثُمَّ يُوَضَّعُ عَلَى حَلْمَةٍ ثَدِي أَحَدِهِمْ حَتَّى يَخْرُجَ مِنْ نَعْصَمِ كَتْفِهِ، وَيُوَضَّعُ عَلَى نَعْصَمِ كَتْفِهِ حَتَّى يَخْرُجَ مِنْ حَلْمَةِ ثَدِيِّهِ يَتَزَلَّلُ».

شأن ذلك شأن حديث عمر المروفع وفيه: «تَبَا لِلذَّهَبِ وَالْفَضَّةِ» حَسَنَ الشِّيخِ نَاصِرٍ - رَحْمَهُ اللَّهُ - فِي «صَحِيحِ الْجَامِعِ» (٢٩٠٧)؛ شأن ذلك شأن حديث: «وَيُولِّ لِلنِّسَاءِ مِنَ الْأَحْمَرِينَ الْذَّهَبَ وَالْمَعْصَفَرَ»، وَسَيَأْتِي، إِلَى آخِرِ ذَلِكَ مِنْ أَحَادِيثِ الْوَعِيدِ الْمُذَكُورَةِ فِي الْذَّهَبِ مُطْلِقًا مَحْلِقًا وَغَيْرِ مَحْلِقٍ. بَلْ إِنْ دَلَالَةَ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ وَحَدِيثِ أَبِي ذِرٍ وَالْوَعِيدِ الْمُذَكُورِ فِيهِمَا أَشَدُ دَلَالَةً مِنْ حَدِيثِ الْبَابِ عَلَى الْمَنْعِ وَالْتَّحْذِيرِ مِنَ الْذَّهَبِ. وَلَكِنْ كَيْفَ فَهُمْ سَلَفُنَا الصَّالِحُ رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ هَذِهِ الْآيَاتُ؟! كَيْفَ فَهُمْ وَهَذِهِ الْأَحَادِيثُ؟!

هُلْ فَهُمْ أَنَّهُ يَجُوزُ لِلْمَرْأَةِ أَنْ تَتَحْلِي بِكِيلُوَاتٍ مُتَعَدِّدةٍ مِنَ الْذَّهَبِ غَيْرِ الْمَحْلِقِ وَيَحْرِمُ عَلَيْهَا أَنْ تَلْبِسَ خَاتَمًا صَغِيرًا أَوْ دَبْلَةً لِأَنَّهُ مَحْلِقٌ؟! كَلَّا مَا فَهُمْ وَهَذِهِ الْآيَةُ أَنَّ ذَلِكَ نَقْفُ عَلَى أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا تَحْتَمِلُ هَذَا، وَتَطْبِيقُ صَاحِبَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِيُسَعِي إِلَيْهَا هَذَا، وَعَمَلُ نِسَاءِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِيُسَعِي وَفَقِيْهُ هَذَا.

أَجَلْ فَمَا هِيَ أَفْهَامُ صَاحِبَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامِ لِهَذِهِ الْآيَةِ وَالْأَحَادِيثِ؟

ذَهَبَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ طَيْشَنَهُ فِي تَأْوِيلِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ إِلَى أَنَّ الْآيَةَ كَانَتْ قَبْلَ أَنْ تَنْزَلَ الزَّكَاةَ. فَأَخْرَجَ الْبَخَارِيُّ مُعْلِقًا (وَسَنْدُهُ حَسَنٌ وَقَدْ أَشَارَ الْحَافِظُ إِلَيْهِ مِنْ وَصْلِهِ «فَتْحُ» ٢٧١/٣) مِنْ طَرِيقِ خَالِدِ بْنِ أَسْلَمَ وَقَالَ: خَرَجْنَا مَعَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ طَيْشَنَهُ فَقَالَ أَعْرَابِيٌّ: أَخْبَرْنِي عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: «وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضَّةَ وَلَا يَنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ». قَالَ ابْنُ عُمَرَ طَيْشَنَهُ: «مَنْ كَنْزَهَا فَلَمْ يَؤْدِ زَكَاتَهَا فَوَيْلٌ لَهُ، إِنَّمَا كَانَ هَذَا قَبْلَ أَنْ تَنْزَلَ الزَّكَاةَ فَلَمَّا أَنْزَلْتَ جَعَلَهَا اللَّهُ طَهِيرًا لِلْأَمْوَالِ».

قَلْتَ: وَعَلَى هَذَا جَمِيعُ الصَّاحِبَةِ رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ، جَمِيعُهُمْ عَلَى أَنَّ الْوَعِيدَ الْمُذَكُورَ إِنَّمَا هُوَ فِي حَقِّ مَانِعِ الزَّكَاةِ.

= قال الحافظ ابن حجر («فتح الباري» ٣/٢٧٣): قال ابن عبد البر: وردت عن أبي ذر أثار كثيرة تدل على أنه كان يذهب إلى أن كل مال مجموع يفضل عن القوت وسداد العيش فهو كنز يذم فاعله، وأن آية الوعيد نزلت في ذلك وخالقه جمهور الصحابة ومن بعدهم، وحملوا الوعيد على مانعي الزكاة، وأصح ما تمسكوا به حديث طلحة وغيره في قصة الأعرابي حيث قال: «هل عليَّ غيرها» قال: «لا إلا أن تطوع» انتهى.

والظاهر أن ذلك كان في أول الأمر كما تقدم عن ابن عمر، وقد استدل له ابن بطال بقوله تعالى: «ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو» أي: ما فضل عن الكفاية، فكان ذلك واجباً في أول الأمر ثم نسخ والله أعلم.

قلت: وتفسير العفو بالفضل هو رأي أكثر العلماء وقد اعتبره ابن جرير - رحمه الله - فقال - رحمه الله - («تفسير الطبرى» ٤/٣٤٠): معنى العفو الفضل من مال الرجل عن نفسه وأهله في مؤونتهم ما لا بد لهم منه. ثم ذكر رحمه الله ما يؤيد ذلك.

قلت: أما دعوى نسخ الآية (آية: «ويسألونك ماذا ينفقون») ففيه نظر إذ ليس هناك ما يؤيد أن إتفاق الفضل كان واجباً، وإنما شأن الآية شأن حديث رسول الله عليه السلام الذي أخرجه مسلم من حديث أبي أمامة ثوثيقه مرفوعاً: «يا بن آدم إنك إن تبذل الفضل خيراً لك وإن تمسكه شر لك ولا تلام على كفاف» فهو ترغيب في الإنفاق وتحذير من الإمساك والله أعلم.

ثم نرجع إلى ما نحن بصدده فنتحقق ما ذكرنا الكلام المتقدم إلا لنرى كيف حمل الصحابة رضوان الله عليهم الآية: «والذين يكتنرون الذهب والفضة» وبينما أنهم حملوا الوعيد فيها على مانعي الزكاة، وعلى ذلك فلتتحمل الأحاديث الواردة في الوعيد على الذهب. وإن كان كثير من الصحابة لا يرون على الذهب الذي تتحلى به المرأة زكاة أصلاً فيرون أن لها أن تتحلى بأي أنواع الذهب شاءت ولا تؤدي زكاته ما دامت تتحلى به، إلا أن الدليل هنا يخالفهم ألا وهو حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وسيأتي قريباً.

وليس قدمنا هنا مناقشة زكاة الحلبي، وإنما توسعنا فيها، وقد بسطنا القول فيها في كتابنا «جامع أحكام النساء» كتاب النفقات.

= فحديث بنت هبيرة إما أن يحمل على ما حمل ابن عمر الآية عليه:

..... [إسناده صحيح] (١)

وأخرجه أَحْمَد (٥/٢٧٨ - ٢٧٩)، وَالطِّيَالِسِي (١٨١٦)، وَالحاكِم (٣/١٥٢، ١٥٣)، وَقَالَ: هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشِّيخِينَ وَلَمْ يُخْرِجْهَا وَوَافَقَهُ الْذَّهَبِيُّ. وَأَخْرَجَهُ إِبْرَاهِيمُ الْحَرَبِيُّ فِي غَرِيبِ الْحَدِيثِ (ص ٦٤٠ طَبْعَةُ أُمِّ الْقُرَى) وَقَالَ: كَذَّا رَوَاهُ أَيُوبُ وَمَعْمَرُ وَأَرْسَلَاهُ.

- وَهُوَ أَنْ ذَلِكَ قَبْلُ نَزْولِ فَرَائِضِ الزَّكَاةِ وَأَنْصِبَتْهَا.
- وَإِمَّا أَنْ يَحْمِلَ عَلَى أَنْهَا أَنْتَ تَلْبِسَ الْخَاتِمَ مُفْتَخِرَةً بِهِ مُتَبَاهِيَةً، وَقَدْ بُوَّبَ النِّسَاءِ - رَحْمَهُ اللَّهُ - لِهَذَا الْبَابِ: الْكَرَاهِيَّةُ لِلنِّسَاءِ فِي إِظْهَارِ الْحَلِيِّ وَالْذَّهَبِ.
- وَفِي «الصَّحِيفَيْنِ» (الْبَخَارِيُّ حَدِيثٌ ٥٧٩٠)، (وَمُسْلِمٌ ٢٠٨٨) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم قَالَ: يَبْيَنُ رَجُلٌ يَمْشِي فِي حَلَةٍ تَعْجَبُهُ نَفْسُهُ مِنْ جُمْتَهُ إِذْ خَسَفَ اللَّهُ بِهِ فَهُوَ يَتَجَلَّلُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَفِي رَوَايَةِ: «يَبْيَنُ رَجُلٌ يَتَبَخَّرُ يَمْشِي فِي بَرِّ دِيهِ قَدْ أَعْجَبَهُ نَفْسُهُ، فَخَسَفَ اللَّهُ بِهِ الْأَرْضَ، فَهُوَ يَتَجَلَّلُ فِيهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».
- وَإِمَّا أَنْ يَحْمِلَ عَلَى أَنْهَا إِذَا لَمْ تَؤْدِ زَكَاتَهُ فَسَيَّئُولَهُ بَعْدَهَا إِلَى النَّارِ، وَذَلِكَ لِحَدِيثِ عُمَرَ بْنِ شَعْبَيْنَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِهِ أَنَّ امْرَأَةَ أَتَتَ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم فَيُهَمِّسُهُ فِي يَدِهَا سَوَارَانِ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ لَهَا النَّبِيُّ صلوات الله عليه وسلم: «أَتَؤْدِي زَكَةَ هَذَا» قَالَتْ: لَا. قَالَ: «أَتَحِبُّينَ أَنْ يَسُورَكُ اللَّهُ بِسَوَارَيْنِ مِنْ نَارٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، أَدِي زَكَاتَهُ» وَسَيَّأَتَيَ.
- وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ الْحَدِيثُ مِنْ بَابِ التَّحْذِيرِ مِنَ الْذَّهَبِ وَمَا يَفْضِي إِلَيْهِ إِذَا افْتَنَتْ بِهِ الْمَرْأَةُ وَصَرْفَهَا الْإِنْشَغَالَ بِهِ عَنْ أُمُورِ دِينِهَا.
- وَيَزَادُ - فِي حَقِّ فَاطِمَةَ رضي الله عنها - القَوْلُ بِأَنَّ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم كَانَ يَخْتَارُ لِأَهْلِ بَيْتِهِ الْأَفْضَلَ وَالْأَكْمَلَ، وَقَدْ صَحَّ حَدِيثُ عَقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ أَنَّ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم كَانَ يَمْنَعُ أَهْلَهُ الْحَلِيَّةِ، وَيَقُولُ: «إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُونَ حَلِيَّةَ الْجَنَّةِ فَلَا تَلْبِسُوهَا فِي الدُّنْيَا» وَسَيَّأَتَيَ.
- أَمَّا أَنْ يَكُونَ الْمَنْعُ لِكُونِ الْذَّهَبِ كَانَ مُحْلَّاً فَهُدَا بَعِيدٌ كَمَا قَدَّمْنَا، وَيَرِدُ حَدِيثُ عُمَرَ بْنِ شَعْبَيْنَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِهِ مَرْفُوعًا: أَنَّ امْرَأَتَيْنِ أَتَيْتَاهُمَا سَوَارَانِ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ لَهُمَا النَّبِيُّ صلوات الله عليه وسلم: «أَتَؤْدِي زَكَةَ هَذَا..» الْحَدِيثُ، فَلَمْ يَنْكُرْ عَلَيْهِمَا عَلَيْهِ السَّلَامُ أَصْلُ لِبِسِ السَّوَارَيْنِ، وَتَقْدِيمُ أَنْ عَائِشَةَ كَانَتْ تَلْبِسُ خَوَاتِيمَ الْذَّهَبِ مَعَ جَمْلَةِ الْأَحَادِيثِ الْمُبَيَّحةِ.

(١) إسناده صحيح مع أننا قد وقفت على ما نقله ابن القيم - على حاشية «عون المعبد» =

### ٣- حديث عائشة رضي الله عنها

## وببيان أنه لا دلالة فيه على تحريم الذهب محلقاً ولا غير محلق

قال النسائي - رحمه الله - (١٥٩/٨):

أخبرني الربيع بن سليمان قال حدثنا إسحاق بن بكر قال حدثني أبي عن عمرو بن الحارث عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة أن رسول الله ﷺ رأى عليها مسكتي ذهب فقال رسول الله ﷺ: «الا أخبرك بما هو أحسن من هذا<sup>(١)</sup> لو نزعت هذا وجعلت مسكتين من ورق ثم صفرت بهما بزعفران كانتا حستين»

قال أبو عبد الرحمن (النسائي): هذا غير محفوظ<sup>(٢)</sup>.

(١١/٢٩٨) - عن ابن القطان أنه قال: وعلته (أي: علة الحديث) أن الناس قد قالوا: إن رواية يحيى بن أبي كثير عن أبي سلام منقطعة. على أن يحيى قد قال: حدثني أبو سلام، وقد قيل: إنه دلَّس ذلك، ولعله كان أجازه زيد بن سلام فجعل يقول حدثنا زيد. قلت: وقفنا على هذا لكننا نرى الحق فيه مع الشيخ ناصر - رحمه الله، ولو لا قول الحربي - فيما ذكره في غريب الحديث: رواه عمر وأيوب وأرسلاه لجزمنا بأنه صحيح، ولكننا ما وقفنا على طريق عمر وأيوب التي أشار إليها الحربي - رحمه الله - وعلى كل فتوجيهه كما قد وجهناه والعلم عند الله تعالى ، والحمد لله.

(١) رواية الخطيب: «الا أدلك على خير من ذلك..». الحديث.

(٢) هكذا قال النسائي نفسه (رواي الحديث) إنه غير محفوظ.

واعلم أن هذا هو ثالث حديث استدل به الشيخ ناصر - رحمه الله - على تحريم الذهب المحلق على النساء وليس فيه - كما ترى دلالة - والرواية التي عزازها للسرقسطي لفظها (وهي نفس حديثنا هذا): أن النبي ﷺ رأى في يد عائشة قلين ملونين من ذهب فقال: «القيهما عنك واجعلي قلين من فضة وصفرت بهما بزعفران» وليس كتاب السرقسطي بين أيدينا.

وأخرجه الخطيب البغدادي (٤٥٩/٨) وعزاه الشيخ الألباني - رحمه الله - للسرقسطي في «غريب الحديث».

= هذه الرواية عزاهما للسرقسطي والنسائي والخطيب، وقد بينا لك رواية النسائي والخطيب وفي استدلاله هذا نظر من وجهين:

الأول: قول النسائي راوي الحديث: هذا غير محفوظ.

الثاني: وهو أن رواية النسائي فيها: «ألا أخبرك بما هو أحسن من هذا» ورواية الخطيب: «ألا أدلّك على خير من ذلك» وكلا الروايتين لا تفيد تحريمًا قاطعًا فمثل ذلك مثل قول النبي ﷺ لفاطمة - وجاءت تسأله خادمًا - : «ألا أدلّك على ما هو خير لك من خادم تسبّحين وتحمدّين وتكتّربين ..» الحديث.

فهل في هذا تحريم الخادم؟!!

ولا أدرى لماذا أخر الشيخ - رحمه الله - رواية النسائي والخطيب وقدم رواية السرقسطي مع أن الحديث واحد ومخرجه واحد، ثم إنني ألزم الشيخ هنا بشيء أحده على نفسه ألا وهو جمع طرق الحديث وضم الفاظه وجمع شمله.

قال الشيخ - رحمه الله - : . . وهذه المسألة (وذكر مسألة من المسائل) من جملة الأمثلة الكثيرة على أهمية هذه الطريقة التي تفردنا بها في هذا العصر - فيما أعلم - من تتبع الزيادات من مختلف روایات الحديث وجمع شملها وضمّها إلى أصل الحديث مع تحريم الثابت منها فلحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لننهضي لو لا أن هدانا الله.

قلت: فما دام الشيخ - رحمه الله - يرى أن الحديث صحيح فكان يلزمـه أن يضم رواية النسائي والخطيب ويأخذ منها ما يستعين به على فهم الحديث على الوجه الصحيح، ففي رواية النسائي والخطيب: «ألا أدلّك على خير من ذلك» فهذه الجملة تفهم وتشعر أن قوله عليه السلام: «أليهـما عنك» محمول على الكراهة وليس على التحرير وقد كان النبي ﷺ يمنع أهله الخلية (كما صلح ذلك الشيخ ناصر نفسه في «السلسلة الصحيحة» ٣٣٨) وذلك منه عليه السلام اختيار للأفضل والأكمـل لأهـل بيته، وليس ذهابـاً إلى التحرير كما هو واضح وليس لكون الذهب محلـًا دخلـ هنا على الإطلاق ولم يقل به أحد فيما نعلم.

زيادة: قال أبو محمد بن حزم (٨٢/١٠): وهذا الخبر (حديث عائشة) حجة لنا لأنـه ليس فيه أن النبي ﷺ نهاـها عن مسكتـي الذهب، إنـما فيه أن النبي ﷺ اختـار لهاـ غيرـه ونحن نقول بهذا.

## ٤- حديث أم سلمة رضي الله عنها

### وبيان ضعف إسناده

قال الإمام أحمد - رحمه الله - (٣١٥/٦):

حدثنا روح، ثنا ابن جرير قال: أنا عطاء، عن أم سلمة زوج النبي عليه السلام قالت: جعلت شعائر من ذهب في رقبتها، فدخل النبي عليه السلام فأعرض عنها فقلت: لا تنظر إلى زينتها. فقال: «عن زينتك أعرض» قال: زعموا أنه قال: «ما ضر إحداكن لو جعلت خرصاً من ورق ثم جعلته بز عفران». برعا

[إسناده ضعيف]<sup>(١)</sup>

والحديث أخرجه الحربي في غريب الحديث (١٤٤/١١ طبعة أم القرى)، والطبراني في «الكبير» (٩٦٨، ٢٨٠، ٢٢). برعا

(١) لأن عطاء - وهو ابن أبي رباح - لم يسمع من أم سلمة رضي الله عنها، قال ذلك أحمد بن حنبل، وعلى بن المديني انظر التهذيب. أما قول الشيخ ناصر: إنه صحيح على شرط الشيختين فخطأ من وجوه:

الوجه الأول: أن الشيختين لم يخرجا لعطاء عن أم سلمة.

الوجه الثاني: الانقطاع بين عطاء وأم سلمة.

الوجه الثالث: لا يلزم من كون الرجال الشيختين أن يكون الحديث على شرط الشيختين.

قال الحافظ ابن حجر في الكلام على المستدرك وسبب أوهام الحاكم (انظر «الباعث للحثيث» تحقيق أحمد شاكر ص ٢٤): وأدق من هذا أن يرويا عن أناس مخصوصين من غير حديث الذين ضعفوا فيهم فيجيء عنهم حديث من طريق من ضعفوا فيه ب الرجال كلهم في الكتابين أو أحدهما، فنسبته أنه على شرط من خرج له غلط كأن يقال: هشيم عن الزهري، كل من هشيم والزهري أخرجوا له فهو على شرطهما فيقال، بل ليس على

شرط واحد منهمما، لأنهما إنما أخرجا عن هشيم من غير حديث الزهري فإنه ضعف فيه لأنه كان دخل إليه فأخذ عنه عشرين حديثاً فلقيه صاحب له وهو راجع فسألته رؤيتها وكان ثمَّ ريحٌ شديدة، فذهبت بالأوراق من يد الرجل، فصار هشيم يحدث بما علق منها بذهنه، ولم يكن أتقن حفظها فوهم في أشياء منها ضعف في الزهري بسببها، وكذا همام ضعيف في ابن جرير، مع أن كلاً منها أخرجا له لكن لم يخرجا له عن ابن جرير شيئاً، فعلى من يعزى إلى شرطهما أو شرط واحد منهمما أن يسوق ذلك السندي بنسق روایة من نسب إلى شرطه ولو في موضع من كتابه، وكذا قال ابن الصلاح في «شرح مسلم»: من حكم لشخص بمفرد روایة مسلم عنه في «صحيحه» بأنه من شرط الصحيح فقد غفل وأخطأ، بل ذلك متوقف على النظر في كيفية روایة مسلم عنه، وعلى أي وجه اعتمد اهـ. انظر «تدريب الراوي» (ص ٤٠).

وختاماً نقول: إن الشيوخين لم يخرجا إسناداً كهذا الإسناد.

تبنيه: قد أورد الشيخ ناصر - رحمه الله - حديثاً في «السلسلة الصحيحة» رقم (٥٥٩) من طريق عطاء عن أم سلمة وأעהه بثلاث علل:

الأولى: الانقطاع بين عطاء بن أبي رياح وأم سلمة.

وأעהه بعلتين آخرتين وقال بعد أن تكلم على العلتين الآخرين: «وقد صرفهم الاختلاف في ثابت (إحدى العلل) عن الانتباه للصلة الحقيقة في الإسناد ألا وهي الانقطاع»، فجعل الشيخ العلة الحقيقة هي الانقطاع بين عطاء وأم سلمة، ثم إنه هنا يجعل طريق عطاء عن أم سلمة على شرط الشيوخين وسندتها صحيحًا!! ثم لو صح الحديث فليس فيه تحريم الذهب المحلق على النساء بل هو من باب اختيار النبي ﷺ لأهل بيته الأفضل. أما روایة أم سلمة التي فيها أنها قالت: لبست قلادة فيها شعرات من ذهب قالت: فرأها النبي ﷺ: فأعرض عني فقال: «ما يؤمك أن يقلدك الله مكانها يوم القيمة شعرات من نار» قالت: فنزعتها. أخرجه أحمد (٣٢٢/٦) هذه الروایة إسنادها ضعيف ففيها انقطاع بين عطاء وأم سلمة، وفيها أيضاً ليث بن أبي سليم، وهو ضعيف مختلط.

● أما الشواهد التي ذكرها الشيخ ناصر - رحمه الله - منها حديث أبي هريرة عند أحمد (٤٤٠) والنسائي (١٥٩/٨) ففي إسناده أبو زيد وهو مجهول.

- أما الشاهد الثاني من حديث أسماء بنت يزيد رضي الله عنها عند أحمد (٤٥٤/٦) وأبي نعيم في «الخلية» (٢/٧٦) ففي إسناده شهر بن حوشب متكلم فيه ورغم أنه متكلم فيه إلا أنه يصلح للاستشهاد لولا ما سندكره الآن إن شاء الله.

و قبل أن نتكلّم على هذا الشاهد كان يلزم الشيخ - رحمه الله - السير على المنهج الذي قرره لنفسه وهو جمع طرق الحديث الواحد وضم الفاظه بعضها إلى بعض لأصل الحديث مع تحري الثابت منها، فكان ينبغي للشيخ أن يجمع طرق حديث شهر عن أسماء بنت يزيد حتى يتبيّن له ما فيه. وكما بينا فشهر متكلّم فيه، وثانياً فالعلة في حديث شهر من زجر الصحابيات ليست لكون الذهب كان محلقاً، ولكن لأحد أمرين كما سيتضح من السياق الذي سندكره.

#### الأمر الأول: التزهيد في الذهب مطلقاً (محلق وغير محلق).

**الأمر الثاني:** التحذير من عدم تأدية زكاته، وهذا نحن نثبت ما ذكرناه من الطرق التي جعلها الشيخ ناصر نفسه شاهدة لحديث أسماء أم سلمة ألا وهي طريق أسماء بنت يزيد.

أولاً: عند أحمد (٤٥٤/٦) من طريق شهر، حدثني أسماء بنت يزيد: أن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جمع نساء المسلمين للبيعة فقالت له أسماء: ألا تخسر لنا عن يدك يا رسول الله؟ فقال لها رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إنني لست أصافح النساء ولكن آخذ عليهن»، وفي النساء حالة لها عليها قلبان من ذهب و خواتيم من ذهب فقال لها رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يا هذه، هل يسرك أن يحللك الله يوم القيمة من جمر جهنم سوارين و خواتم» فقالت: أعود بالله يا نبي الله، قالت: يا خالي اطرحني ما عليك فطرحته، فحدثني أسماء: والله يا نبي الله لقد طرحته فما أدرني من لقطه من مكانه ولا التفت هنا أحد إليه، قالت أسماء: يا نبي الله، إن إحداهم تصلف عند زوجها إذا لم تملح له أو تتحلى له. فقال نبي الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «ما على إحداكم أن تتخذ قرطين من فضة وتتخذ لها جمانتين من فضة فتدرجه بين أتمالها بشيء من زعفران فإذا هو كالذهب يبرق» وهذه الرواية من طريق شهر (وهو متكلّم فيه) ثم الظاهر من السياق أن الترهيب من الذهب لا لأجل أنه محلق ولكن لأنه ذهب، فلو كان لأجل أنه محلق لأرشدهن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى غير المحلق ولكن أرشدهن إلى الفضة، ويزداد ذلك وضوحاً بما يأتي في ثانياً.

---

ثانيًا: عند أحمد (٤٥٩/٦، ٤٦٠) وأبي نعيم في «الخلية» (٧٦/٢) من طريق شهر عن أسماء أيضًا هذا الحديث وفي آخره: «فإنه من تحلى عين جرادة من ذهب أو خر بصيصة كوى بها يوم القيمة»، فظهر من هذه الرواية أنه ترهيب من الذهب بصفة عامة لا لكونه محلقًا.

ثالثًا: عند أحمد (٤٦١/٦) من طريق شهر عن أسماء أيضًا قالت: دخلت أنا وختالي على النبي ﷺ وعليها أسوره من ذهب فقال لنا: «أتعطيان زكاته» قالت: فقلنا: لا. قال: «أما تخافان أن يسوركم كما الله أسوره من نار، أديا زكاته». فهذا يؤيد الأمر الثاني الذي ذكرناه ألا وهو: أن العلة من التحذير إنما هو من يخشى لا تؤدي زكاته فطرق الحديث يفسر بعضها بعضًا.

## الدليل على إباحة الأسوار وهو دليل على إباحة كل محلق

قال أبو داود - رحمه الله - (حديث ١٥٦٣):

حدثنا أبو كامل وحميد بن مساعدة المعنى أن خالد بن الحارث حدثهم: ثنا حسين، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده: أن امرأة أتت رسول الله عليه السلام معها ابنة لها وفي يد ابنته مسكتان<sup>(١)</sup> غليظتان من ذهب فقال لها: «أتعطين زكاة هذا»<sup>(٢)</sup> قالت: لا، قال: «أيسرك أن يسورك الله بهما يوم القيمة سوارين من نار؟» قال: فخلعتهما فألقتهما إلى النبي عليه السلام وقالت: هما لله عز وجل ولرسوله.

[حسن]

وأخرجه الترمذى (٦٣٢) والنسائى (٣٨/٥) وأحمد (١٧٨/٢) ، ٢٠٤ ، ٢٠٨ وقد رواه النسائى أيضاً مرسلاً ورجح الموصول.

(١) أي: سوارين كما هو واضح من الحديث نفسه، وكما جاء مصرياً به في بعض الروايات.

(٢) من الواضح في هذا الحديث - وضوحاً جلياً - أن النبي عليه السلام ما أنكر على الصحابية لبس السوارين ولكنه عليه السلام سألهما: «هل تؤدين الزكاة عنهما؟» ولو كان لبس السوارين محرماً لنهاها النبي عليه السلام ففي هذا رد على من يرى تحريم الذهب المحلق على النساء وخاصة إذا كان يرى أن هذا الحديث حسن كالشيخ ناصر، فإنه يرى معنا أن الحديث حسن !!

ولكن كيف وجه الشيخ ناصر - رحمه الله - هذا الحديث؟

- ذهب إلى أن ذلك كان قبل التحريم!! ولكنه لم يأت ببرهان شاف على هذه الدعوى، ولا نوافقة على أن هناك تحريماً أصلياً من ناحية، ومن ناحية أخرى فإنه لا يصار إلى النسخ إلا بعد معرفة التاريخ وعدم إمكان الجمع، وكل الأمرين متوقف هنا، فالتأريخ غير

## حديث النهي عن لبس الذهب إلا مقطعاً

### وببيان ضعفه وأقوال أهل العلم فيه

قال أبو داود - رحمه الله - (٤٢٣٩):

حدثنا حميد بن مسدة، ثنا إسماعيل، ثنا خالد، عن ميمون القناد، عن أبي قلابة، عن معاوية بن أبي سفيان: أن رسول الله ﷺ نهى عن ركوب النمار، وعن لبس الذهب إلا مقطعاً.

قال أبو داود: أبو قلابة لم يلق معاوية.

(ضعيف)<sup>(١)</sup>

قلت: والحديث أخرجه النسائي (١٦١/٨) في كتاب الزينة باب تحرير الذهب على الرجال. وأحمد (٩٣/٤).

= معروف، والجمع ممكن بسهولة ويسراً، وإذا قال قائل بالنسخ فقول من قال: إن حديث عمرو بن شعيب هو الناسخ أقوى من قول من قال: إنه هو المنسوخ؛ وذلك لأن الصحابة أعلم بالنسخ من غيرهم، وعملهم وفق حديث عمرو بن شعيب في إباحة الذهب للنساء. وبالله وحده التوفيق وعليه السداد.

(١) وذلك لعلل ثلاث:

أولها: ميمون القناد مجاهول.

ثانيها: قال البخاري (نقلًا عن «التهذيب»): روي عن سعيد وأبي قلابة المراسيل، ونحوه في «التاريخ الكبير» للبخاري.

ثالثها: الانقطاع بين أبي قلابة ومعاوية فأبو قلابة لم يلق معاوية.

وفي التهذيب: وقال صالح بن أحمد عن أبيه: قد روى هذا الحديث (قال المصحح: حديث النهي عن ركوب النمار) وليس بمعلوم.

وللحديث طريق أخرى معلومة أعلىها الحفاظ المتقدمون رحمهم الله -، هذه الطريق ذكرها النساء من عشرة أوجه، يُعلَّم بعضها بعضاً، وهو نحن موردوها وأقوال أهل العلم فيها =

إن شاء الله.

- ١ - الطريق الأولى: قتادة عن أبي شيخ أنه سمع معاوية.
- ٢ - مطر عن أبي شيخ: بينما نحن مع معاوية.
- ٣ - علي بن المبارك عن يحيى (وهو ابن أبي كثير): حدثني أبو شيخ الهنائي عن أبي حمان أن معاوية ..
- ٤ - حرب بن شداد: حدثنا يحيى، حدثنا أبو شيخ، عن أخيه حمان: أن معاوية.
- ٥ - شعيب، عن الأوزاعي، عن يحيى، حدثني أبو شيخ قال: حدثني حمان قال: حج معاوية.
- ٦ - عمارة بن بشر، عن الأوزاعي، عن يحيى، حدثني أبو إسحاق قال: حدثني حمان: أن معاوية.
- ٧ - عقبة، عن الأوزاعي، حدثني يحيى، حدثني أبو إسحاق قال: حدثني ابن حمان قال: حج معاوية.
- ٨ - يحيى بن حمزة، حدثنا الأوزاعي، حدثني يحيى، حدثني حمان قال: حج معاوية.
- ٩ - النضر بن شحيل قال: حدثنا بيهم بن فهدان قال: حدثنا أبو شيخ الهنائي قال: سمعت معاوية.
- ١٠ - علي بن غراب قال: حدثنا بيهم بن فهدان قال: أبنا أبو شيخ قال: سمعت ابن عمر.

قلت: فهذه عشرة أوجه ذكرها النسائي، ولو تبعنا غير النسائي لوجدنا المزيد. وهذا اختلاف في السند وهناك اختلاف في المتن أيضاً ففي بعض الروايات ينهى عن الذهب (مطلقاً) وفي بعضها ينهى عن لبس الذهب إلا مقطعاً، وفي بعض الطرق - وخاصة الأولى - زيادة توهن الحديث بشدة كما أشار إلى ذلك ابن القيم - رحمه الله - وهذه الزيادة عند أحمد (٩٢/٤) أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم نهى عن الجمع بين الحج والعمرة وهذه زيادة ضعيفة بلا أدني شك. أما أقوال أهل العلم في الطرق المتقدمة فيها نحن نورد بعضها إن شاء الله.

● ونبه أولاً على أنه من الخطأ أن يدرس إسناد من هذه الأسانيد مستقلاً كما فعل بعض الناس ثم يحكم عليه فهذا خطأ يقع فيه بعض أهل العلم إذ أن الحديث لكي يُصحح يلزم

= - فضلاً عن صحة السند - السلامه من العلل .

- ونبه أيضًا على أن «حمان» الرواى عن معاویة مجھول، وها هي أقوال بعض أهل العلم:

● قال ابن أبي حاتم في «العلل» (٤٨٤/١):

سألت أبي عن حديث رواه معمراً عن قتادة عن أبي الشيخ الهنائي عن معاویة قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الذهب إلا مقطعاً وعن ركوب النمور؟ قال: رواه يحيى بن أبي كثیر حدثني أبو شيخ عن أخيه حمان بن (كذا بالأصل) عن معاویة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أدخل أخاه وهو مجھول فأفسد الحديث.

● قال المزري في «تهذيب الكمال» (ترجمة حمان): بعد أن ذكر الحديث بإسناده من طريق يحيى بن أبي كثیر حدثني أبو شيخ الهنائي عن أخيه حمان أن معاویة . . فذكره ثم قال: وفي إسناده اختلاف كثير.

● قال الذھبی في ترجمة حمان: حمان عن معاویة في النهي عن الذهب وصفف النمور تفرد عنه أخوه أبو شيخ الهنائي - ثم ذكر الخلاف في اسمه ثم قال: لا يدری من هو (ميزان الاعتدال» ٦٠٢/١).

● شنَّع ابن القیم على أبي شیخ بسبب هذا الحديث تشنجاً شديداً في تعليقه على أبواب الحج من سنن أبي داود (انظر «عون المعبود» وتهذيب «مختصر سنن أبي داود» للمنذري) وذلك لأن قتادة روى هذا الحديث عن أبي شیخ عن معاویة فذكر الحديث بزيادة حاصلها أن الرسول ﷺ نهى عن جمع بين حج و عمرة (وهي عند أحمد ٤/٩٢) وفي رواية أنه نهى عن متنة الحج (٤/٩٤) وكان فيما قاله ابن القیم في «الزاد»: نشهد بالله أن هذا وهم من معاویة أو كذب عليه فلم ينه رسول الله ﷺ عن ذلك قط ، وأبو شیخ شیخ لا يُدری من هو .

● ولمزيد انظر «الإكمال» لابن ماکولا ترجمة حمان. ويکفيانا من هذا كله قول أبي حاتم - رحمة الله - فهو من أعلم أهل الحديث بعلم العلل.

اما كيف تصرف الشیخ ناصر في هذا: انتقى الشیخ ثلاثة طرق من العشرة وترك السبع، ولا أدری لماذا لم يدخل الطرق الأخرى في الاعتبار، أما الطرق التي اعتبرها فھي الأولى =

= ١ ، ٢ ، ٩ من الترتيب الذي ذكرناه ويفيدها:

قتادة عن أبي شيخ، سمع معاوية.

مطر عن أبي شيخ، بينما نحن مع معاوية

بيهس، حدثنا أبو شيخ، سمعت معاوية

واستبعد كل الطرق التي فيها ذكر حمان، وعلى كل فنحن نناقشه ما ذكره.

- أما الطريق الأولى فقتادة مدلس وقد عنعن.

- أما الطريق الثانية فمطر - وهو الوراق - في حفظه ضعف. ولا يستبعد أبداً أن يكون قتادة قد أخذ الحديث من مطر فمطر كان أكبر أصحاب قتادة، ولا يستبعد أيضاً أن يكون مطر - لسوء حفظه - قد أسقط حمان بين أبي شيخ ومعاوية.

- أما الطريق الثالثة فهي بيهس حدثنا أبو شيخ سمعت معاوية، فيهس - وإن كان ثقة - إلا أنه دون يحيى بن أبي كثير في الحفظ لا شك في هذا، ومن ثم فإن يحيى أخرج له الجماعة فهو ثقة ثبت. ولا يضر تدليسه هنا لأنه صرخ بالتحديث.

وقد روى يحيى الحديث (كما في الطريق ٣ ، ٤ ، ٥ ، ٦ التي رقمناها قريباً) حدثني أبو شيخ عن حمان، عن معاوية، فهذه الرواية هي الراجحة، وتكون رواية بيهس حيث إن من نوع المرسل الخفي أما ما ورد عن يحيى حدثني أبو إسحاق حدثني حمان أن معاوية.. فالخلاف فيها من هو دون يحيى بل من هم دون الأوزاعي كما قال النسائي قبل أن يذكرها.. خالقه الأوزاعي على اختلاف أصحابه عليه فيه، فالحق في هذا أن هذه الرواية يجب أن تطرح ولا يبني عليها أدنى حكم فقهي ولا يدان الرب سبحانه وتعالى بمثلها، ولا يبني عليها تحريم ما أحل الله أبداً لكونها واهية معلولة، والعلم عند الله.

أما أقوال أهل العلم في فقه الحديث - ونكر أننا لا نرى الحديث صحيحاً:

- قال ابن الأثير - كما في جامع الأصول (٤ / ٧٣):

«ليس الذهب إلا مقطعاً» أراد بالقطع الشيء اليسير نحو الشفف والخاتم للنساء، وكره الكثير الذي هو عادة أهل السرف والخيلاء وال الكبر، واليسير هو ما لا تجحب فيه الزكاة ويشبه أن يكون إنما كره استعمال الكثير منه لأن صاحبه ربما ضمن بإخراج زكاته فيائم

ويخرج.

- ونحو كلام ابن الأثير قال الخطابي: («معالم السنن مع مختصر المنذري» ١٢٨/٦)، فهناك: قال الشيخ أراد بالقطع: الشيء اليسير نحو الشفف والخاتم للنساء، وكراه من ذلك الكثير الذي هو عادة أهل السرف وزينة أهل الخلياء والكبير.
  - واليسير هو ما لا تجحب فيه زكاة ويشهي أن يكون إنما كره استعمال الكثير منه لأن صاحبه ربما ضنَّ بخروج الزكاة منه فيأثم ويخرج، وليس جنس الذهب بمحرم عليهم، كما حرم على الرجال قليله وكثيرة.
  - وقال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» ٦٤/٢٥: وأما باب اللباس فإن لباس الذهب والفضة يباح للنساء بالاتفاق، وبياح للرجل ما يحتاج إليه من ذلك، وبياح يسير الفضة للزينة، وكذلك يسير الذهب التابع لغيره كالطرز ونحوه في أصح القولين في مذهب أحمد وغيره، فإن النبي ﷺ نهى عن الذهب إلا مقطعاً. انتهى؛ فأنت ترى أن ابن تيمية رحمة الله - إنما حمل حديث «نهى عن الذهب إلا مقطعاً» على الرجال كما هو واضح.
  - وما يتأيد به رأي ابن تيمية ما أخرجه البخاري معلقاً (٥٨٦٢) وموصولاً (٥٠٠) وفي غير موضع) ويرب له البخاري باب المزدر بالذهب من حديث المسور بن مخرمة أن أبي مخرمة قال له: يا بني إنه بلغني أن النبي ﷺ قدّمت عليه أقيمة فهو يقسمها فاذهب بها إليه، فذهبنا فوجدنا النبي ﷺ في منزله فقال لي: يا بني ادع لي النبي ﷺ فأعظمت ذلك، فقلت أدعوك رسول الله ﷺ؟ فقال: يا بني إنه ليس بجبار، فدعوته فخرج عليه قباء من ديباج مزراً بالذهب، فقال: «يا مخرمة هذا خبائث لك» فأعطاه إياه.
  - وكما رأيت كلام ابن تيمية المتقدم قريباً فإنه في حق الرجال، ومن ثم يتضح لك أن قول ابن القيم - رحمة الله - الذي نقله عن شيخ الإسلام ابن تيمية في تعليقه على سنن أبي داود («عون العبود مع شرح ابن القيم» ١١/٣٠٠)، و«مختصر المنذري» (١٢٨/٦) وقال فيه: سمعت شيخ الإسلام يقول: حديث معاوية في إباحة الذهب مقطعاً هو في التابع غير الفرد كالزمر والعلم ونحوه، وحديث الخريصة (وهو حديث آخر قدمناه فيما تقدم) هو في الفرد كالخاتم وغيره فلا تعارض بينها والله أعلم.
  - يتضح لك أن هذا الكلام كله في حق الرجال، ولا تعرض فيه للنساء بل ويتبع لك أن =

ابن تيمية - رحمه الله - قد حمل حديث شهر بن حوشب عن أسماء - الذي قدمنا ذكره وعزوناه إلى أحمد (٤٥٩ / ٦ - ٤٦٠) - وفيه: «من تحلى وزن عين جرادة من ذهب أو سحر بصيصة كوي بها يوم القيمة» على الرجال، والحمد لله.

ولمزيد في هذا الباب انظر «الفتاوى الكبرى» لابن تيمية (٤٢١ / ٢ - ٤٢٤).

● أما الشوكاني - رحمه الله - فقال (نيل الأوطار / ٢٨٨) وقوله: (وعن لبس الذهب إلا مقطعاً) لابد فيه من تقيد القطع بالقدر المغفو عنه لا بما فوقه جمعاً بين الأحاديث. قال ابن رسلان في «شرح سنن أبي داود»: والمراد بالنهي الذهب الكثير لا المقطع قطعاً يسيرة منه تجعل حلقة أو قرطاً أو خاتماً للنساء أو في سيف الرجل، وكره الكثير منه الذي هو عادة أهل الترف والخيلاء والتكبر، وقد يضيّق الكثير منه بما كان نصاً تجب فيه الزكاة، واليسير بما لا تجب فيه.

فهؤلاء أهل العلم الذين شرحوا الحديث لم يذهبوا إلى ما ذهب إليه الشيخ ناصر - رحمه الله.

## بعض أقوال أهل العلم في هذه المسألة<sup>(١)</sup>

### ١ - أثر عائشة رضي الله عنها أم المؤمنين:

تقدم بيان أن عائشة أم المؤمنين كانت تلبس خواتيم الذهب، وأقسم على ذلك القاسم بن محمد، أقسم أنه رأها تلبس خواتيم الذهب.

### ٢ - أثر زينب بنت نبيط:

تخدم كذلك أن زينب بنت نبيط قالت: إن النبي عليه السلام حلّ أمها وختالها الذهب.

### ٣ - أثر ابن مسعود رضي الله عنه:

قال ابن أبي شيبة - رحمه الله - («المصنف» ٤٨٣٧): حدثنا وكيع قال: حدثنا الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة، عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه سئل عن الحرير والذهب للنساء فقال: «إِنَّمَا هُنَّ لِعَبْكُمْ فَرِينُوهُنَّ بِمَا شَتَّمْ» [صحيح]. فهذا ابن مسعود رضي الله عنه يقول زينوهن بما شتم.

### ٤ - أثر ابن عمر رضي الله عنه (أو يعني أضبط نساء ابن عمر رضي الله عنه):

في «مسائل أحمد» (لأبي داود ص ١٠٩): قال أحمد حدثنا يحيى عن عبيد الله عن نافع قال: كن نساء عبد الله وبناته يلبسن الخلبي والمعصرات

(١) أعلم أولاً: أننا هنا لم نجمع كل أقوال أهل العلم، وإنما لأنني جلست مجلداً ضخماً في هذا الباب، وحسبنا أننا لم نقف على قول عالم ينص على تحريم الذهب المحلق خاصة، وحسبنا أيضاً أن ذكر نماذج لأقوال العلماء في القرون المفضلة ومن بعدهم.

ثانياً: لما كان التفريق بين المحلق وغير المحلق غير موجود ولا وارد عند العلماء تجدهم لا ينصون عليه، إنما يبيحون الذهب مطلقاً وبعضهم يمثل للإباحة بالسوار والخاتم.

وهن محرمات لا ينكر ذلك عبد الله.

فهؤلاء نساء الصحابي الجليل يلبسن الحلي وهن محرمات ويقرهن ابن

عمر رضي الله عنه.

٥ - أثر سعيد بن جبير - رحمه الله :

قال ابن أبي شيبة - رحمه الله - («المصنف» ٥١٩٩) : حدثنا جرير عن عبد الملك قال : رأى سعيد بن جبير على شاب من الأنصار خاتماً من ذهب فقال : «أما لك أخت؟ قال : بلى . قال : فأعطيه إياها»

[صحيح]

٦ - أثر قتادة - رحمه الله :

في «مسائل أحمد» لأبي داود (ص ١٠٩) : قال أحمد حدثنا روح قال : حدثنا سعيد عن قتادة ، أنه كان لا يرى بأساً أن تلبس المرأة المُحْرِمة الخاتم والقرط وهي مُحرمة .

[صحيح]

٧ - أثر مجاهد - رحمه الله :

تقدمنا عن مجاهد أنه قال في قول الله تعالى : ﴿أَوْ مَنْ يَنْشَا فِي الْخِلِيلِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرِ مَبِين﴾ . رخص للنساء في الحرير والذهب ، وتقدم نحوه أيضاً عن قتادة .

٨ - قال الشافعي في «الأم» (٤١/٢) :

ومن قال : لا زكاة في الحلي ينبغي أن يقول : لا زكاة فيما جاز أن يكون حلياً ، ولا زكاة في خاتم رجل من فضة ، ولا حلية سيفه ولا مصحفه ، ولا

منطقه إذا كان من فضة فإن اتخذه من ذهب أو اتخاذ نفسه حلي المرأة أو قلادة أو دملجين أو غيره من حلي النساء ففيه الزكاة؛ لأنه ليس له أن يختتم ذهباً ولا يلبسه في منطقه ولا يتقلده في سيف ولا مصحف، وكذلك لا يلبسه في درع ولا قباء ولا غيره بوجهه، وكذلك ليس له أن يتحلى مسكتين ولا خلخالين ولا قلادة من فضة ولا غيرها، وللمرأة أن تتحلى ذهباً وورقاً.. إلى آخر ما قاله - رحمة الله.

والشافعي في هذا الباب يناقش مسألة زكاة الحلي، ولستنا بصددها هنا إنما أردنا أن نشير إلى أن الشافعي لا يري - كغيره من عامة العلماء - في الذهب (محلقاً أو غير محلق) أن النساء يحرم عليهن لبسه.

#### ٩- بُوَّبُ الْإِمَامِ الْبَخَارِيِّ فِي «صَحِيحِهِ» («فَتْحُ» / ١٠ / ٣٣٠):

**باب الخاتم للنساء وكان على عائشة خواتيم الذهب:**

- واستدل البخاري بحديث ابن عباس الذي قدمناه مطولاً فذكره مختصراً وفيه: «فأتى (أي: رسول الله ﷺ) النساء فأمرهن بالصدقة فجعلن يلقين الفتاح والخواتيم في ثوب بلال».

- ونقل الحافظ ابن حجر عن ابن بطال قوله: «الخاتم للنساء من جملة الحلي الذي أبيح لهن».

- ونقل الحافظ أيضاً عن ابن دقيق العيد («فتح الباري» / ١٠ / ٣١٧) قوله - بعد أن قرر بعض المسائل -: وإذا تقرر هذا فالنهي عن خاتم الذهب أو التختتم به مختص بالرجال دون النساء، فقد نقل الإجماع على إباحته للنساء.

١٠ - بُوَّب النووي في شرحه لمسلم (٣١ / ١٤) :

**تحريم الذهب والحرير على الرجال وإباحته للنساء:**

واستدل في الشرح بحديث «هذين (الذهب والحرير) حرام على ذكرى أمتي حلال لإناثها»، وقال: وأما النساء فبياح لهن لبس الحرير وجميع أنواعه وخواتيم الذهب وسائر الخاتم منه ومن الفضة، سواء المزوجة وغيرها والشابة والعجوز والغنية والفقيرة.

١١ - بُوَّب أبو داود - رحمه الله في كتاب (الخاتم) من «سننه» («عون المعبد» ٢٩٤ / ١١) : باب ما جاء في الذهب للنساء:

وذكر في الباب خمسة أحاديث:

- أولها حديث عائشة قالت: قدمت على النبي ﷺ حلية من عند النجاشي فيها خاتم من ذهب فيه فص حبشي، فأخذه رسول الله ﷺ بعد معرضًا عنه، ثم دعى أمامة بنت أبي العاص بنت ابنته زينب فقال: «تحلى بهذه يا بنية».

قال صاحب «العون»: والحديث فيه دليل على أن الذهب مباح للنساء.  
«عون المعبد» ٢٩٦ / ١١.

- والحديث الثاني حديث: «من أحب أن يحلق حبيبـه حلقة من ذهب» .  
ولم يتعرض لشرح ما نحن بصدده.

- وذكر الحديث الثالث وهو حديث ربعي عن أمرأته عن أخت لحديفـة:  
أن رسول الله ﷺ قال: «يا معاشر النساء، أما لكن ما تخلين به أما إنه ليس  
منكـن امرأة تحلى ذهباً تظهره إلا عذبت به».

وقد قدمنا أن هذا الحديث ضعيف لجهالة امرأة رباعي .

وقال المنذري : وذكرها ابن عبد البر (أي : أخت حذيفة) وسمتها فاطمة وقال وروى عنها حديث في كراهة تحلية النساء بالذهب إن صح فهو منسوخ .

• والحديث الرابع وهو حديث محمود بن عمرو عن أسماء بنت يزيد  
قالت : قال رسول الله ﷺ : «أيما امرأة تقلدت قلادة من ذهب قلد في  
عنقها مثله من النار يوم القيمة، وأيما امرأة جعلت في أذنها خرصاً من ذهب جعل  
في أذنها مثله من النار يوم القيمة» .

قلت : وهذا ضعيف لأن محمود بن عمرو ضعيف ، وقد بينا ذلك : وقد  
قال الخطابي فيه أيضاً : وهذا الحديث يتأول على وجهين أحدهما : أنه إنما قال  
ذلك في الزمان الأول ثم نسخ وأبيح للنساء التحلية بالذهب .  
والوجه الآخر : أن هذا الوعيد إنما جاء في حق من لا يؤدي زكاة الذهب  
دون من أداتها ، والله أعلم .

وقال المنذري : وحمله بعضهم على أنه قال ذلك في الزمان الأول ثم نسخ  
وأبيح للنساء التحلية بالذهب لقوله ﷺ : «هذا حرام على ذكور أمتي حل  
لإناثها» ، وقيل هذا الوعيد فيمن لا يؤدي زكاة الذهب ، وأما من أداتها فلا  
والله أعلم .

هذه هي الأقوال في هذا الحديث ، وقد بينا ضعفه أولاً .

• ننبه هنا على أن لنا بعض التحفظات على قول الشيخ ناصر - رحمه  
الله - إن التأويل فرع التصحيح ، فنقول : ليس هذا بلازم ولا مطرد فكم شرح

الشوکانی في «نيل الأوطار» حديثاً ثم بين ضعفه، بل وكم ضعف حديثاً ثم بنى عليه حكماً فقهياً، ونحوه المناوي في «فيض القدير» يشرح الحديث شرحاً وافياً ثم يبين ضعفه. أما شروحهم للحديث حيثئذ فمحمولة على أنهم شرحوا الحديث على افتراض صحته حتى إذا وجدت له طريق أخرى فيكون رأيهم فيه قد ذكر، والله أعلم.

• ثم ذكر أبو داود الحديث الخامس حديث معاوية وقد قدمنا الكلام عليه مستوفى والحمد لله.

## ١٢ - بَوْبُ النِّسَائِيِّ - رَحْمَةُ اللَّهِ - (١٥٦/٨) بِابٍ: الْكُراْهِيَّةُ لِلنساءِ فِي إِظْهَارِ الْخَلِيِّ وَالْذَّهَبِ:

وذكر النسائي جملة أحاديث أغلبها قدمناه، لكن الذي يظهر أن النسائي بَوْبُ الْبَابِ موافقة لأحد الأحاديث التي ذكرها من طريق ربعي بن حراش عن امرأته عن أخت حذيفة قالت: خطبنا رسول الله ﷺ فقال: «يا عشر النساء أما لِكُنَّ في الفضة ما تخلين، أما إِنَّهُ لَيْسَ مِنْكُنَّ امْرَأَةٌ تُحَلِّي ذَهَبًا تَظَهُرُهُ إِلَّا عَذَبَتْ بِهِ». -

قلت: وهذا الحديث تركنا ذكره عمداً لجهالة امرأة ربعي بن حراش، فالسند ضعيف هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى ليس في هذا الحديث، ولا في تبويب النسائي - رحمة الله - ما يتعرض لكون الذهب محلقاً أو غير محلق.

قال السيوطي - رحمة الله في حاشيته على النسائي - هذا منسوخ بحديث: «إِنَّ هَذِينَ حَرَامٌ عَلَى ذِكْرِ أَمْتِي حَلَ لِإِنَاثِهَا»، قال ابن شاهين في ناسخه: كان في أول الأمر تلبس الرجال خواتيم الذهب وغير ذلك وكان

الحظر قد وقع على الناس كلهم ثم أباحه الرسول ﷺ للنساء دون الرجال فصار ما كان على النساء من الحظر مباحاً لهم فنسخت الإباحة الحظر، وحکى النووي في «شرح مسلم» إجماع المسلمين على ذلك.

أما السندي - رحمه الله - فلم يُشر في حاشيته على النسائي إلى علة كون الذهب محلقاً أو غير محلق بل ناقش الموضوع من وجهة أخرى.

ذكرنا ذلك لنريك كيف أن المتقدمين من علماء الأمة رحمهم الله لم يتعرضوا لمنع النساء من الذهب المحلق.

**١٣ - بوب الترمذى - رحمه الله - في أول كتاب اللباس: باب ماجاء في الحرير والذهب:**

ولم يذكر في هذا الباب بشأن الذهب إلا حديث : «حرم لباس الحرير والذهب على ذكور أمتي وأهل لإناثهم».

**٤ - بوب ابن ماجه - رحمه الله - في سنته كتاب اللباس باب (٤٠):**

**باب النهي عن خاتم الذهب:**

وذكر رحمه الله حديث نهي رسول الله ﷺ عن خاتم الذهب ثم ذكر حديث عائشة أن التجاشي أهدى إلى رسول الله ﷺ وسلم حلقة فيها خاتم ذهب فيه فص حبشي ، فأخذه رسول الله ﷺ وسلم بعود وإنه لعرض عنه أو بعض أصابعه ثم دعا بابنته أمامة بنت أبي العاص ، فقال : «تحلّي بهذه يا بنتي».

قلت: فكأن ابن ماجه - رحمه الله - ذهب إلى أن النهي عن خاتم الذهب مختص بالرجال ، وهذا هو الصواب الذي لا شك فيه إذ أن ابن ماجه أردف

حديث عائشة خلف حديث النهي عن خاتم الذهب.

وأيضاً قد بُوَّب ابن ماجه في «سننه» كتاب اللباس باب (١٩) : باب لبس الحرير والذهب للنساء:

واستدل بحديث: «إن هذين حرام على ذكور أمتي حل لإناثهم».

**١٥ - بُوَّب البیهقی - رحمه الله (السنن الكبرى) ٤ / ١٤٠ :** باب سياق أخبار تدل على تحريم التحلی بالذهب:

ثم ذكر - رحمه الله - جملة أحاديث قدمنا ذكرها، ثم بُوَّب باباً آخر فقال:

باب: سياق أخبار تدل على إباحته للنساء:

وذكر رحمه الله جملة أحاديث قدمنا أغلبها ثم قال في خاتمة بحثه: فهذه الأخبار وما ورد في معناها تدل على إباحة التحلی بالذهب للنساء، واستدللنا بحصول الإجماع على إباحته لهن على نسخ الأخبار الدالة على تحريمه فيهن خاصة. والله أعلم.

هكذا ختم البیهقی بحثه ولم يستثن أي نوع من أنواع الذهب بل لم يتعرض للمحلق بذكر.

وفي كتاب «الآداب» له (للبيهقي وهو في غير «السنن الكبرى») بُوَّب باب: (نهي الرجل عن التختم بالذهب دون المرأة) وذكر جملة أحاديث ثم قال: وهذه الأخبار وغيرها مع الإجماع تدل على نسخ ما ورد في تحريم التحلی بالذهب في حق النساء.

[«الآداب» ص ٣٧١ عقب حديث [٨٠٣].]

## ١٦ - وبوب البغوي في «شرح السنة» (٥٦/١٢): باب النهي عن خاتم الذهب:

واستدل بحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلوات الله عليه وسلم نهى عن خاتم الذهب وهناك قال الإمام: هذا النهي في حق الرجال، أما النساء فقد رخص لهن في حلبي الذهب.

## ١٧ - قال أبو محمد بن حزم («المحلى» ٨٢/١٠):

مسألة: ولباس المرأة الحرير والذهب في الصلاة وغيرها حلال.

هكذا قال أبو محمد بن حزم ولم يستثن من الذهب محلقاً ولا غيره، ثم ذكر - رحمه الله - جملة الأحاديث التي أوردناها ومنها حديث أسيد بن أبي أسيد عن نافع عن ابن عباس عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «من أحب أن يحلق حبيبه حلقة من نار..» الحديث.

وقال عقبه: هذا مجمل يجب أن يخص منه قول رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «إن الذهب حرام على ذكور أمتي حلال لإناثها» لأنه أقل معان منه ومستثنى بعض ما فيه. ثم طرق يذكر الأدلة ويناقشها وقال في آخر بحثه: والحاكم على كل ذلك وهو ما رويناه من طريق أحمد بن شعيب... فذكر حديث: «إن الله أحل لإناث أمتي الحرير والذهب وحرمه على ذكورها».

ولم يذكر أي تفصيل بشأن المحلق من الذهب.

## ١٨ - وفي «المغني» لابن قدامة (مع الشرح الكبير ٦٠٧/٢):

فصل: وبيان للنساء من حلبي الذهب والفضة والجواهر كل ما جرت عادتهن بلبسه مثل السوار والخلخال والقرط والخاتم، وما يلبسنه على

وجوههن، وفي أعناقهن وأيديهن وأرجلهن وآذانهن وغيره. فأما ما لم تجر عادتها بلبسه كالم منطقة وشبهها من حلي الرجال فهو محرم وعليها زكاته كما لو اتخد الرجل لنفسه حلي الذهب.

### ١٩ - كلام شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -:

تقديم عن شيخ الإسلام ابن تيمية أنه قال: («مجموع الفتاوى» ٢٥ / ٦٤):  
وأما باب اللباس فإن الذهب والفضة يباح للنساء بالاتفاق.

هذا وقد تقدمت جملة من أقوال أهل العلم في ثانيا شروح الأحاديث منها نقل ابن حجر الإجماع على إباحة الذهب للنساء، وغير ذلك من الأقوال فلا معنى لإعادتها هنا. والحمد لله.



## اختیار النبی ﷺ لأهل بيته الأفضل

قال النسائي - رحمه الله - (١٥٦/٨):

أخبرنا وهب بن بيان قال: حدثنا ابن وهب قال: أَنْبَأَنَا عُمَرُ بْنُ الْحَارِثِ، أَنَّ أَبَا عَشَانَةَ (هو المعاوري) حَدَّثَهُ، أَنَّهُ سَمِعَ عَقْبَةَ بْنَ عَامِرَ يَخْبِرُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَمْنَعُ أَهْلَهُ الْحَلِيلِ<sup>(١)</sup> وَالْحَرِيرِ، وَيَقُولُ: «إِنْ كُتْمَتِ تَحْبُونَ حَلِيلَةَ الْجَنَّةِ وَحَرِيرَهَا؛ فَلَا تُلْبِسُوهَا فِي الدُّنْيَا».

[صحيح]

وآخر جهه أَحْمَد (٤/١٤٥)، والحاكم (٤/١٩١)، وقال هذا حديث صحيح عل شرط الشیخین ولم یخرجا، وقال الذہبی: لم یخرجا لأبی عشانة، وأخرجه أيضًا ابن حبان (الموارد ١٤٦٣).



(١) قال السندي في حاشيته على النسائي: «الحلية»: بكسر فسكون، الظاهر أنه يمنع أزواجه الحلية مطلقاً سواء كانت من ذهب أو فضة، ولعل ذلك مخصوص بهم ليؤثروا الآخرة على الدنيا، وكذا الحرير ويتحمل أن المراد بالأهل الرجال من أهل البيت فالامر واضح. قلت: والظاهر أن النبي ﷺ كان يختار لأهل بيته الأفضل، فقد قال لفاطمة رضي الله عنها وجاءت تسأله عن خادم - «ألا أذلك على ما هو خير لك من الخادم». وليس المنع منه عليه السلام منعاً مطلقاً يقيد التحرير بل كما نبهنا نهي إرشاد وتذكرة، وقد أعطى النبي عليه السلام أمامة بنت زينب خاتم الذهب وقال: «تحلى بهذا يا بنتي» وهو حديث حسن كما بیناه.

## تحذير النساء من التبرج والتبختر والتباهي بالذهب وعدم تأدية حقه

قال ابن حبان - رحمه الله - (حديث ١٤٦٤ موارد الظمان):

أخبرنا الحسن بن سفيان، حدثنا شريح بن يونس، حدثنا عباد بن عباد، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ قال: «ويل للنساء من الأحمرین: الذهب والمعصر»<sup>(١)</sup>.

[حسن]



(١) ليس معنى هذا الحديث تحريم الذهب، ولكن معناه تحذير النساء من التبرج وإظهار الزينة للأجانب، والتعالي على الناس بما أنعم الله عليهم، والتنافس في شرائهم حتى يدفعهن التنافس إلى المشقة على الزوج فيجمع من الخل والحرام ليشبع رغبة زوجته، ويحمل أيضاً أنها لا تؤدي حق الذهب الذي افترضه الله عليها فيه وغير ذلك.

وقد أخرج ابن خزيمة في التسويد: (ص ٢٠٨) من حديث أبي سعيد أو جابر رضي الله عنهما مرفوعاً: «إن أول ما هلك بنو إسرائيل أن امرأة الفقير كانت تكلفه من الشياب أو الصيغ» أو قال: «من الصيغة ما تكلف امرأة الغني...» الحديث وسنته صحيح.

الخاتمة

بها ينتهي جمعنا في هذه الرسالة الصغيرة نسأل الله أن ينفعنا بها  
والإسلام وال المسلمين ويقبلها منا خالصة لوجهه الكريم.

فأسأل الله أن يوفق علمائي وإخواني، وأن يقلعوا عما ذهبوا إليه من تحرير الذهب المحلق على النساء، فأنا أكتب هذه الرسالة ويحصل بي بعض إخواني يستفتني في مشكلة قامت بينه وبين زوجته بسبب الذهب المحلق؛ فهو لا يريد لها أن تلبس الذهب المحلق، بل وينزع منها ذهبها بكل قوة معتقداً تحريره عليها، وأهلها وهي يصررون على لبسه، فالحمد لله بعد اطلاعهم على الرسالة سكن روعهم وهذا غضبهم ولله الحمد.

وختاماً أيتها الأخت المسلمة الكريمة نوجه إليك هذه النصيحة المختصرة السريعة:

عليك أيتها الأخت أن تقبلني على التفقه في الدين فتفهمي كتاب الله وسنة نبيه ﷺ على ما كان يفهمهما خير القرون من أصحاب الرسول الأمين والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين: «ومن يرد الله به خيراً يفقه في الدين».

وها أنت قد رأيت أننا بدأنا الرسالة بالأحاديث المبيحة للذهب حتى لا  
نحرم عليك ما أحله الله لك، وختمناها بالتزهيد فيه، فعليك بالاجتهاد في  
العمل للإقبال على الآخرة بسعى مشكور، وعليك بالاستعداد ل يوم المعاد يوم  
تركين زيتتك خلف ظهرك، خارج قبرك يتقاسمها الورثة ما بين عدو  
وحبيب، ما بين صالح وفاسد، ما بين فرح وحزين، ولا يبقى معك إلا ما  
قدمتنيه من عمل صالح، أو صدقة جارية، أو ذرية صالحة تقية تدعوك لك.

فعليك بالتصدق والإكثار من ذلك فقد حث النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم سلفك الصالح من الصحابيات ثُبَّتَتْ على التصدق بقوله: «يا معشر النساء، تصدقن فإني رأيتكن أكثر أهل النار».

ألا ولتحسني صحبة زوجك ، ففي طاعته في المعروف خير كثير ، وفي إيدائه شر وفير ، وعليك أن تبادري بإخراج زكاة حليك إذا بلغت النصاب ، فالصحيح من أقوال أهل العلم إخراج زكاة الحلي إذا بلغت النصاب ، ولتبديني في إخراجها بالأقربين ؟ فالصدقة عليهم صدقة وصلة كما قال النبي الأمين ، ول يكن لك في سيدات نساء أهل الجنة ( خديجة وفاطمة ومريم وأسمية ) أسوة حسنة وكذلك في أمهات المؤمنين أزواج النبي الأمين صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله ومن دعا بدعوته إلى يوم الدين ، ألحقنا الله بجنت الفردوس أجمعين ، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .





بحث في

عدد ركعات  
قيام الليل



## المقدمة

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله ﷺ .

وبعد:

فهذه رسالة موجزة مختصرة تتعلق بعدد ركعات قيام الليل، تُعدُّ بمشيئة الله طليعة لكتاب موسع في قيام الليل وما يتعلّق به، الذي هو الآخر طليعة لكتاب جامع في الفقه والأحكام - يسر الله إتمامه - دفعني إلى كتابتها وسرعة إنجازها وإخراجها كثرة سؤالات إخواني عن هذه المسألة، وهل يتبعون الأئمة الذين يصلون عشرين ركعة أو أكثر أو أقل أو لا يتبعونهم، فحملني ذلك على البحث في هذه المسألة وإيراد ما صح فيها عن رسول الله ﷺ والنظر في فقه هذا الوارد عن النبي ﷺ ، فقد قال النبي ﷺ : «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين»<sup>(١)</sup> ثم أيضاً النظر في الآثار الواردة عن أصحاب رسول الله ﷺ ، وتحريجها وتحقيقها ثم أقوال التابعين لهم بإحسان من أهل الفقه والحديث والآثار، وأقوال أصحاب المذاهب المعتبرة ثم من جاء من بعدهم من أهل الفقه في الدين والعلم بكتاب رب العالمين، ثم تقرير الحاصل في هذه المسألة، وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت، وإليه أُنِيب.

وصل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

---

(١) أخرجه: البخاري (حديـث ٧١)، ومسلم (٣٧) من حديث معاوية رضي الله عنه مرفوعاً.

## مزيد من التنبieات بين يدي الرسالة

هذا، وأؤكِّد، وألفت نظر إخواني إلى أنه ينبغي أن يلاحظ الآتي:

- يلاحظ: أنه يلزم لتحرير المسائل جمع الوارد في كل مسألة من كتاب الله ومن سنة رسول الله ﷺ، ثم التأليف بين هذه النصوص والجمع بينها جمعاً يحتوي هذه النصوص جميعاً ويتظمنها، ويوجّه ما يحتاج منها إلى توجيه بطريقة مرضية، وقد قال الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْمِ كَافَّةً﴾ [البقرة: ٢٠٨]. فأحد الأقوال في تأويل هذه الآية الكريمة: اعملوا بكل شرائع الإسلام.

والجمع والتوفيق بين النصوص لازم - كما قدمنا - كي لا يحدث تضارب في الأفهام عند المسلمين، وكما هو معلوم فكتاب الله ليس فيه تضارب وسنة رسول الله ﷺ ليس فيها تضاد ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾ [النساء: ٨٢].

- كما يلزم النظر في متون الأحاديث وعبارات رسول الله ﷺ، وهل هذه العبارات بما تحمله من أوامر تفيد وجوباً أو استحباباً، أو ترجع بالأمر إلى حالة الإباحة بعد الحظر، وهل التواهي كذلك - إن كان ثم نواه - تفيد تحريراً أو تفيد كراهة!

- يلزم أيضاً النظر في صحة هذه الأحاديث المستدل بها وكذلك الآثار، وسلامة ذلك كله من العلل.

وليعلم أن التوفيق بين النصوص الصحيحة والجمع بينها وإعمالها جميعاً أولى من طرح بعضها وإهماله وادعاء نسخه، بل يتبعن الجمع بينها في حالة ثبوتها كما قدمنا.

- ويستأنس بأقوال السلف الصالح - رحمهم الله تعالى - وتحمل ما تحملوه وهجران ما هجروه.
- ويلزم النظر في أحوال من تُنزل عليهم الفتيا ويوجه إليهم الخطاب.  
هذه بعض الأمور التي أردت أن ألفت النظر إليها بين يدي هذه الرسالة،  
فإلى موضوع الرسالة، والله المستعان.



## آيات يستدل بها موضوع الرسالة

### وبيان وجه الدلالة منها

- قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُوَنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ۝ وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَاماً ۝ ۲۳﴾ [الفرقان: ٦٤ - ٦٣]

- وقال تعالى: ﴿ لَيْسُوا سَوَاءٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ فَائِمَّةٌ يَتَلَوَّنَ آيَاتَ اللَّهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ۝ ۱۱۳﴾ [آل عمران: ١١٣]

- وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَمِّلُ ۝ قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ۝ نَصْفُهُ أَوْ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا ۝ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ۝ ۱۱۳﴾ [المزمول: ١ - ٤]

- وقال سبحانه: ﴿ وَأَذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۝ وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسِبِّحْ لَيْلًا طَوِيلًا ۝ ۲۵﴾ [الإنسان: ٢٥ - ٢٦]

- وقال سبحانه: ﴿ أَمَنْ هُوَ قَاتِنُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذِرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتُرِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ۝ ۱۹﴾ [الزمر: ١٩]

- وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الْمُتَقِّنَ فِي جَنَّاتٍ وَعِيُونٍ ۝ ۱۵﴾ آخذين ما آتاهم ربهم إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ۝ كَانُوا قَلِيلًا مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجِعُونَ ۝ ۱۷﴾ [الناريات: ١٥ - ١٨]

- وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِرُوا بِهَا خَرُوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ۝ ۱۵﴾ تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعاً ومما رزقناهم ينفقون ۝ [السجدة: ١٥ - ١٦]

• وقال تعالى: ﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مُحْمُوداً﴾ [الإسراء: ٧٩]

فهذه آيات كرييات تحت على قيام الليل وترغب فيه وتبين فضيلة أهله وبعض ما أعد لهم من جزاء:

• أما المستفاد منها في مسألتنا فهذا بيانه:

فالناظر في قوله تعالى: ﴿كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجُونَ﴾ [الذاريات: ١٧] أن التعويل في قيام الليل على زمن القيام.

وكذلك الناظر في قوله تعالى: ﴿قُمْ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلاً﴾ نصفه أو انقص منه قليلاً أو زد عليه ورتل القرآن ترتيلًا [الزمول: ٤] يرى أن التعويل على زمن القيام أيضاً.

وكذلك المتأمل لقوله تعالى: ﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا﴾ [الإنسان: ٢٦] يرى أن التعويل أيضاً على زمن القيام.

وكذلك في قوله تعالى: ﴿أَمَّنْ هُوَ قَاتِ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا﴾ [الزمر: ٩] يرى أيضاً المعنى المشار إليه وهو أن المراد زمن القيام والسجود.

ونحوه في قوله تعالى: ﴿يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ﴾ [آل عمران: ١١٣]

وكذلك معن النظر في قوله تعالى: ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعاً﴾ [السجدة: ١٦]

فهكذا كل هذه الآيات وغيرها يستفاد منها - كما قدمنا - أن التعويل على الزمن الذي يقومه العبد لله سبحانه وتعالى؛ فليس من قام لربه مصلياً عشر

دقائق كمن قام ساعة، وليس من قام لله ساعة كمن قام ساعتين، وليس من قام لله ساعتين كمن قام ثلاثة ساعات !!

وليس في هذه الآيات فحسب، بل في حديث رسول الله ﷺ كذلك، ففي «الصحيحين» من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص<sup>(١)</sup> أن رسول الله ﷺ قال له: «أحب الصلاة إلى الله صلاة داود عليه السلام، وأحب الصيام إلى الله صيام داود، وكان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه، ويصوم يوماً ويفطر يوماً».

فالناظر إلى هذا الحديث أيضاً يرى أن العبرة فيه بزمن القيام، وذلك في قوله ﷺ: «ويقوم ثلثه»، وقد بينَ صلوات الله وسلامه عليه أفضل زمن للقيام بقوله: «أحب الصلاة - وفي رواية: أحب القيام - إلى الله صلاة داود...» ويقوم ثلثه: فبيّنَ أن أفضل القيام قيام ثلث الليل، وهو قيام داود عليه السلام.

فمن أراد أن يحظى بأحب القيام فليقم كقيام داود عليه السلام ألا وهو: قيام ثلث الليل.

ثم إذا أردنا أن نحظى بهذا القيام الذي هو أحب القيام إلى الله فكيف نقوم هذا الثالث الأخير من الليل؟

هل نطيل فيه القراءة ونكثر منها، ونطيل الركوع والسجود كذلك؟ أم نخفف القراءة، ونخفف الركوع والسجود، ونكثر من عدد الركعات؟

وهل هناك فرق بين من يصلِّي وحده وبين من يصلِّي إماماً أم لا؟

(١) البخاري (Hadith 1131) ومسلم (ص ٨١٦).

وهل هناك فرق بين من يصلی إماماً وبين من يصلی منفرداً أم لا؟  
وهل هناك فرق بين من يصلی إماماً لعشرة من الشباب الأقویاء - مثلاً:  
الذین یطیقون القيام، وبين من یؤم مائة ألف شخص أم لا؟

فللإجابة على ذلك نُجيب أولاً على التساؤلات الأخيرة، فلا شك أن  
هناك فرقاً بين من يصلی إماماً ومن يصلی منفرداً، ولا شك أن مراعاة أحوال  
المصلين ينظر إليها، وسيأتي بيان ذلك عن قريب إن شاء الله.  
أما بالنسبة للجواب على السؤال الأول، ألا وهو الإكثار من عدد الركعات  
(بما تتضمنه من قيام وركوع وسجود) أولى أم إطالة القراءة، وإطالة الركوع  
والسجود مع قلة الركعات؟

فلقائل أن يُحِبْ فيقول: إن إطالة القراءة وإطالة الركوع والسجود أفضل،  
وذلك لقول النبي ﷺ: «أفضل الصلاة طول القنوت»<sup>(١)</sup> ولأن ذلك فعل  
النبي ﷺ، فقد كان النبي ﷺ يصلی أربعًا لا تسأل عن حسنها  
وطولها، ثم يصلی أربعًا لا تسأل عن حسنها وطولها، ثم يصلی ثلاثة<sup>(٢)</sup>  
وكان يسجد السجدة قدر ما يقرأ أحدكم خمسين آية.  
وأيضاً: فإن حذيفة ثوعبي صلی خلف رسول الله ﷺ ذكر طول صلاة  
رسول الله ﷺ<sup>(٣)</sup>، وسيأتي الحديث بذلك.

وكذلك سيأتي في قول ابن مسعود رضي الله عنه<sup>(٤)</sup>: صليت مع رسول الله

(١) أخرجه مسلم (حدث ٧٥٦) من حديث جابر رضي الله عنه مرفوعاً. قال النووي - رحمه الله: المراد بالقنوت هنا القيام باتفاق العلماء فيما علمت.

(٢) البخاري (١١٤٧)، ومسلم (٧٣٨).

(٣) مسلم (حدث ٧٧٢).

(٤) مسلم (٧٧٣) والبخاري (١١٣٥).

## بحث في عدد ركعات قيام الليل

فأطال حتى همت بأمر سوء، قيل: وما همت؟ قال: همت أن  
جلس وأدعيه<sup>(١)</sup>.

وأيضاً فإنه قد ورد أن الصحابة كانوا يتکئون على العصي من طول القيام.  
ولآخر أن يجيب فيقول: إن الإکثار من عدد الرکعات والإکثار من  
السجود أفضل، وذلك لأمور:

منها: قول النبي ﷺ: «أعني على نفسك بكثرة السجود»<sup>(٢)</sup>.  
وقول النبي ﷺ: «إنك لن تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة وحط  
بها عنك خطيبة»<sup>(٣)</sup>.

ويزداد هذا الوجه الأخير تأكيداً إذا كنت إماماً<sup>(٤)</sup>؛ وذلك لقول النبي

(١) قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله - (١٩/٣) في شرح هذا الحديث: فيه دليل على اختيار النبي ﷺ تطويل صلاة الليل، وقد كان ابن مسعود قوياً محافظاً على الاقتداء بالنبي ﷺ وما هم بالقعود إلا بعد طول كثير ما اعتاده.  
وأخرج مسلم من حديث جابر: «أفضل الصلاة طول القنوت» فاستدل به على ذلك،  
وسلم من حديث ثوبان: «أفضل الأعمال كثرة السجود»، والذي يظهر أن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص والأحوال.

(٢) أخرج مسلم (٤٨٩) من حديث ربيعة بن كعب الأسلمي قال: كنت أبیت مع رسول الله ﷺ فأتیته بوضوئه وحاجته فقال لي: «سل» فقلت: أسألك مراجعتك في الجنة، قال:  
«أو غير ذلك؟» قلت: هو ذاك، قال: «فأعني على نفسك بكثرة السجود».

(٣) أخرج مسلم (٤٨٨) من طريق معدان بن أبي طلحة اليموري قال: لقيت ثوبان مولى رسول الله ﷺ فقلت: أخبرني بعمل أعمله يدخلني الله به الجنة، أو قال: قلت:  
بأحب الأعمال إلى الله، فسكت، ثم سأله فسكت، ثم سأله الثالثة فقال: سألتُ عن ذلك رسول الله ﷺ فقال: «عليك بكثرة السجود لله»، فإنك لا تسجد لله سجدة إلا  
رفعك الله بها درجة وحط عنك بها خطيبة» قال معدان: ثم لقيت أبا الدرداء فسألته فقال  
لي مثل ما قال لي ثوبان.

(٤) وهذا يتضمن الإجابة على السؤال الثاني الذي وعدنا بذكره.

**عليه السلام** : «إذا صلى أحدكم بالناس فليخفف؛ فإن وراءه الضعيف والسلفيم وذا الحاجة»<sup>(١)</sup> فتحقيق الصلاة مع التمام يسمح للضعف بالراحة ويسمح لمن ذي الحاجة بقضاء حاجته.

وتحقيق الصلاة يشجع عدداً أكبر من المسلمين على حضورها وشهودها ولا يكون سبباً في نفورهم، وقد قال النبي **عليه السلام** لأصحابه في موعظة شديدة وعظهم بها: «يا أيها الناس، إن منكم منفرين..».

ثم إن في شهود الناس الصلاة مع الإمام في جماعة وبقائهم معه حتى ينتهي من صلاته فضيلة ظاهرة لهم، ومن ثم له، وذلك لما في حديث رسول الله **عليه السلام** : «من قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة»<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرج البخاري ( الحديث ٧٠٢ ) ، ومسلم ( الحديث ٤٦٦ ) من حديث أبي مسعود الأنصاري **رضي الله عنه** قال: جاء رجل إلى رسول الله **عليه السلام** فقال: إني لأتاخر عن صلاة الصبح من أجل فلان مما يطيل بنا، فما رأيت النبي **عليه السلام** غضب في موعظة قط أشد مما غضب يومئذ فقال: «يا أيها الناس إن منكم منفرين، فـأيكم أم الناس فليوجز، فإن من ورائه الكبير والضعف وهذا الحاجة».

وأخرج البخاري ( الحديث ٧٠٣ ) ومسلم ( الحديث ٤٦٧ ) من حديث أبي هريرة **رضي الله عنه** أن النبي **عليه السلام** قال: «إذا أم أحدكم الناس فليخفف فإن فيهم الصغير والكبير والضعف والمريض، فإذا صلى وحده فليصل كيف شاء».

(٢) أخرج أبو داود ( ١٣٧٥ ) ، والترمذى ( ٨٠٦ ) ، والنسائي ( ٨٣ / ٣ ) ، وابن ماجه ( ١٣٢٧ ) وأحمد ( ٥ / ١٥٩ - ١٦٠ ، ١٦٣ ) ، وابن خزيمة ( ٢٢٠٦ ) وغيرهم من طرق عن داود بن أبي هند ، عن الوليد بن عبد الرحمن ، عن جبیر بن نفری ، عن أبي ذر **رضي الله عنه** قال: صمنا مع رسول الله **عليه السلام** رمضان فلم يقم بنا شيئاً من الشهر حتى بقي سبع ، فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل ، فلما كانت السادسة لم يقم بنا ، فلما كانت الخامسة قام بنا حتى ذهب شطر الليل ، فقلت: يا رسول الله ، لو نقلتنا قيام هذه الليلة ، قال: فقل: «إن الرجل إذا =

فهل أنا - كإمام - أطيل صلاتي وينفر من ينفر ويخرج منها من يخرج ويبيقى من يبقي؟ أم أنني أراعي حال المؤمنين، وأحافظ على كثراهم حتى يغنموا الأجر ويحصلوا على الثواب - كل ذلك وصلاتي في قام من قيام وركوع وسجود وجلوس - خاصة وقد قال النبي ﷺ لمن طلب منه أن يؤمّ قومه قال: «واقتدى بأضعفهم»<sup>(١)</sup> وهذا نص عام، وإن كان وروده في صلاة الفرائض. وعلى أصحاب هذا الرأي - الذي هو الإكثار من عدد الركعات - أن يجيبوا على حديث أم المؤمنين عائشة حيث قالت فيما أخرجه البخاري ومسلم وغيرهما: «ما زاد رسول الله ﷺ في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة»<sup>(٢)</sup>.

وستأتي الإجابة على هذا الحديث بتفصيل إن شاء الله تعالى.

= صلى مع الإمام حتى ينصرف حُسب له قيام ليلة» قال: فلما كانت الرابعة لم يقم، فلما كانت الثالثة جمع أهله ونساءه والناس فقام بما حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح، قال: قلت: وما الفلاح؟ قال: السحور، ثم لم يقم بما بقية الشهر. وإنستاده صحيح.

(١) أخرجه أبو داود (٥٣١) والنسائي (٢٣/٢) وأحمد (٤/٢١٧، ٢١٧) والحاكم في «المستدرك» (١٩٩/١، ٢٠١) بإسناد صحيح عن عثمان بن أبي العاص قال: يا رسول الله، أجعلني إمام قومي، قال: «أنت إمامهم واقتدى بأضعفهم»، وعند مسلم (٤٦٨) من حديث عثمان بن أبي العاص الثقفي روى أن النبي ﷺ قال له: «أمّ قومك» قال: قلت: يا رسول الله، إني أجد في نفسي شيئاً قال: «ادنه» فجلسني بين يديه ثم وضع كفه في صدري بين ثديي ثم قال: «تحول» فوضعها في ظهري بين كتفيه ثم قال: «أمّ قومك، فمن أمّ قوماً فليخفف؛ فإن فيهم الكبير وإن فيهم المريض، وإن فيهم الضعيف، وإن فيهم ذا الحاجة، وإذا صلى أحدكم وحده فليصل كيف شاء».

و عند مسلم كذلك من حديث عثمان بن أبي العاص قال: آخر ما عهد إلى رسول الله ﷺ: «إذا أمنت قوماً فأخف بهم الصلاة».

(٢) سيباتي مع تحريره إن شاء الله.

## مرويات عن رسول الله ﷺ تفيد

### أنه زاد على الإحدى عشرة ركعة

#### • حديث ابن عباس رضي الله عنهما:

أخرج البخاري ومسلم<sup>(١)</sup> من حديث ابن عباس رضي الله عنهما: أنه بات عند ميمونة - وهي خالته - فاضطجعت في عرض وسادة، واضطجع رسول الله وأهله في طولها، فنام حتى اتصف الليل أو قريباً منه، فاستيقظ يمسح النوم عن وجهه، ثمقرأ عشر آيات من آل عمران، ثم قام رسول الله ﷺ إلى شنّ معلقة فتوضاً فأحسن الوضوء، ثم قام يصلي، فصنعت مثله، فقامت إلى جنبه، فوضع يده اليمنى على رأسه وأخذ بأذني يفتلها، ثم صلّى ركعتين، ثم ركعتين، ثم ركعتين، ثم ركعتين، ثم ركعتين، ثم أوتر، ثم اضطجع حتى جاء المؤذن فقام فصلّى ركعتين، ثم خرج فصلّى الصبح.

وبلطف آخر في «الصحيحين»<sup>(٢)</sup> عن ابن عباس أيضاً قال: «كانت صلاة النبي ﷺ ثلاث عشرة ركعة، يعني: بالليل».

#### • حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها:

وأيضاً فإنه قد ثبت من حديث عائشة رضي الله عنها: أن النبي ﷺ كان يصلي ثلاث عشرة ركعة.

ففي « صحيح البخاري»<sup>(٣)</sup> من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله

(١) البخاري ( الحديث ٩٩٢ ) ، ومسلم ( الحديث ٧٦٣ ) ، (ص ٥٢٥ - ٥٢٧).

(٢) البخاري ( الحديث ١١٣٨ ) ، ومسلم ( الحديث ٧٦٤ ) .

(٣) البخاري ( الحديث ١١٧٠ ) ، وانظر « صحيح مسلم » ( الحديث ٧٣٧ ) ص ( ٥٠٨ ) .

عليه السلام يُصلِّي بالليل ثلاَث عشْرَة ركعة، ثم يُصلِّي إِذَا سمع النداء بالصَّبح  
ركعتين خفيفتين».

ففي هذا الحديث أن النبي عليه السلام كان يُصلِّي ثلاَث عشْرَة ركعة، ولا يُقال: إن منها ركعتي الفجر<sup>(١)</sup>؛ وذلك لقولها: ثم يُصلِّي إِذَا سمع النداء بالصَّبح ركعتين خفيفتين - بعد قولها: ثلاَث عشْرَة ركعة، ولا يقال أيضًا: إن منها نافلة العشاء لقولها في الحديث: كان يُصلِّي بالليل ثلاَث عشْرَة ركعة، فقولها «كان» يفيد الاستمرارية على ذلك، أو على الأقل الإكثار من ذلك، فلا يبقى إلا وجهان لهما وجاهة:

أحدهما: أن يُقال: إن الركعتين الزائدتين في هذا الحديث على حديث عائشة رضي الله عنها: «ما زاد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة» هما الركعتان الخفيفتان اللتان كان يفتح بهما النبي عليه السلام صلاة الليل، وهذا هو

(١) فقد قال ذلك بعض أهل العلم لما أخرجه مسلم (ص ٥٠٩) من طريق عراك بن مالك عن عروة أن عائشة أخبرته: أن رسول الله عليه السلام كان يُصلِّي من الليل ثلاَث عشْرَة ركعة برకعتي الفجر.

وأيضًا: لما عند مسلم (ص ٥٠٩) من طريق أبي سلمة قال: سألت عائشة عن صلاة رسول الله عليه السلام فقالت: كان يُصلِّي ثلاَث عشْرَة ركعة، يُصلِّي ثمان ركعات، ثم يوتر ثم يُصلِّي ركعتين وهو جالس، فإذا أراد أن يركع قام فركع، ثم يُصلِّي ركعتين بين النداء والإقامة من صلاة الصبح. وفي سياق آخر من طريق أبي سلمة أيضًا أنه قال: أتيت عائشة فقلت: أي أمة، أخبريني عن صلاة رسول الله عليه السلام، فقالت: كانت صلاته في شهر رمضان وغيره ثلاَث عشْرَة ركعة بالليل منها ركعتا الفجر.  
وعند مسلم كذلك (ص ٥١) من طريق القاسم بن محمد قال: سمعت عائشة تقول: كانت صلاة رسول الله عليه السلام من الليل عشر ركعات ويوتر بسجدة، ويرکع ركعتي الفجر فتلك ثلاَث عشْرَة ركعة.

الذي اختاره الحافظ ابن حجر - رحمه الله تعالى - في «الفتح»<sup>(١)</sup>، وذلك لحديث عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله ﷺ إذا قام من الليل ليصلِّي افتتح صلاته بـ«بركتين خفيفتين»<sup>(٢)</sup>.

والثاني: أن يُقال: إن النبي ﷺ فعل ذلك أحياناً، أي: كان يصلِّي بالليل ثلاث عشرة ركعة، وأحياناً إحدى عشرة ركعة<sup>(٣)</sup> والله أعلم.

(١) «فتح الباري» (٢١/٣) دار المعرفة.

(٢) أخرجه مسلم (حديـث ٧٦٧).

(٣) ويجد في هنا أن أنقل ما ذكره الحافظ ابن حجر - رحمه الله تعالى - «فتح الباري» (٢٦/٣). وأما ما رواه الزهري عن عروة عنها كما سيأتي في «باب ما يقرأ في ركعتي الفجر»<sup>(\*)</sup> بلفظ: «كان يصلِّي بالليل ثلاث عشرة ركعة، ثم يصلِّي إذا سمع النداء بالصبح ركعتين خفيفتين» فظاهره يخالف ما تقدم، فيحتمل أن تكون أضافت إلى صلاة الليل سنة العشاء لكونه كان يصلِّيها في بيته، أو ما كان يفتح به صلاة الليل فقد ثبت عند مسلم من طريق سعد بن هشام أنها: أنه كان يفتحها بـ«بركتين خفيفتين»، وهذا أرجح في نظري؛ لأنَّ رواية أبي سلمة التي دلت على الحصر في إحدى عشرة جاء في صفتها عند المصنف وغيره: «يصلِّي أربعًا ثم ثلاثة» فدلَّ على أنها لم تتعرض للركعتين الخفيفتين وتعرضت لهما في رواية الزهري، والزيادة من الحافظ مقبولة، وبهذا يجمع بين الروايات. وينبغي أن يستحضر هنا ما تقدم في أبواب الوتر من ذكر الركعتين بعد الوتر والاختلاف هل هما الركعتان بعد الفجر أو صلاة مفردة بعد الوتر؟ وبيده ما وقع عند أحمد وأبي داود من رواية عبد الله بن أبي قيس، عن عائشة بلفظ: «كان يوتر بأربع وثلاث، وست وثلاث، وثمان وثلاث، وعشر وثلاث، ولم يكن يوتر بأكثر من ثلاث عشرة ولا أنقص من سبع» وهذا أصح ما وقفت عليه من ذلك، وبه يجمع بين ما اختلف عن عائشة من ذلك والله أعلم.

قال القرطبي: أشكلت روايات عائشة على كثير من أهل العلم حتى نسب بعضهم حديثها

(\*) هو في المصدر المشار إليه عند البخاري (١١٧٠) من طريق هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة، وليس للزهري هناك ذكر.

• حديث زيد بن خالد الجهنمي رضي الله عنه:

وفي أن النبي ﷺ صلى من الليل ثلاث عشرة ركعة.

وفي «صحيف مسلم»<sup>(١)</sup> من حديث زيد بن خالد الجهنمي رضي الله عنه أنه قال: «لأرمقن صلاة رسول الله ﷺ الليلة، فصلى ركعتين خفيفتين ثم صلى ركعتين طويتين، طويتين، ثم صلى ركعتين وهما دون اللتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللتين قبلهما ثم أوتر ذلك ثلاث عشرة ركعة».

فهذه الروايات (أعني): ما قدمته من حديث ابن عباس وعائشة وزيد بن خالد رضي الله عنه) ثبت أنه ﷺ زاد على الإحدى عشرة ركعة، فكيف يجمع بينها وبين رواية أم المؤمنين عائشة أنه ﷺ ما زاد على إحدى عشرة ركعة<sup>(٢)</sup>؟

فلقائل أن يقول: إن المثبت مقدم على النافي، ومن أثبت أن الرسول ﷺ صلى ثلاث عشرة ركعة قوله مقدم على قول من نفى ذلك.  
ومن العلماء من يجمع فيقول: يدخل في الثلاث عشرة ركعة ركعتا الفجر، وهذا القول إن سلم في رواية لا يسلم في الأخرى لأن في كثير من الروايات إن آخر هذه الثلاث عشرة كان الوتر.

= إلى الاضطراب، وهذا إنما يتم لو كان الراوي عنها واحداً أو أخبرت عن وقت واحد.  
والصواب أن كل شيء ذكرته من ذلك محمول على أوقات متعددة وأحوال مختلفة بحسب النشاط وبيان الجواز والله أعلم.

(١) مسلم (حديث ٧٦٥).

(٢) وسيأتي هذا الحديث قريباً إن شاء الله.

ومنهم، من يقول: يدخل في الثلاث عشرة الركعتان الخفيفتان اللتان كان النبي ﷺ يستفتح بهما صلاة الليل، ولهذا وجّه لكتبه على أية حالٍ يثبت أن النبي ﷺ زاد على الإحدى عشرة ركعة.

ومنهم من يقول: إن الركعتين الزائدتين هما نافلة العشاء، وهذا ليس بمسلم لقائله لأنه ليس في طرق الحديث ما يدل على ذلك، والثلاث عشرة ركعة المذكورة كان النبي ﷺ يُصليها بعد قيامه من النوم.



## نصوص عامة يستضاد منها

### جواز الزيادة على إحدى عشرة ركعة

• حديث: «صلاة الليل مثنى مثنى»:

أخرج البخاري ومسلم<sup>(١)</sup> من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رجلاً سأل رسول الله صلوات الله عليه وسلم عن صلاة الليل فقال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشى أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى».

• وتقديم حديث: «أفضل القيام قيام دواد».

• وحديث: «أعني علي نفسك بكثرة السجود».

• وحديث: «إنك لن تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة».

• حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «ما زاد رسول الله صلوات الله عليه وسلم في رمضان، ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة» والإجابة عليه: أولاً: ذكر هذا الحديث:

أخرج البخاري ومسلم<sup>(٢)</sup> في «صححيهما» من طريق أبي سلمة بن عبد الرحمن: أنه سأله عائشة: كيف كانت صلاة رسول الله صلوات الله عليه وسلم في رمضان؟

(١) البخاري ( الحديث ١١٣٧ ، ٩٩٠ ) ، ومسلم ( الحديث ٧٤٩ ) وفي رواية لمسلم ( ص ٥١٩ ) من طريق عمرو بن حرث .. فقيل لابن عمر: ما مثنى مثنى؟ قال: «أن تُسلم في كل ركعتين».

هذا وقد يوبّ البخاري لهذا الحديث بباب «كيف صلاة النبي صلوات الله عليه وسلم وكم كان النبي صلوات الله عليه وسلم يصلّي من الليل؟»، وأول حديث أورده في هذا الباب هو هذا الحديث ( ١١٣٧ ) وذلك في كتاب التهجد من «صححه».

(٢) البخاري ( الحديث ١١٤٧ ) ، ومسلم ( الحديث رقم ٧٣٨ ).

قالت: ما كان رسول الله ﷺ يزيد في رمضان، ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة: يصلي أربعًا، فلا تسأل عن حسنها وطولها. ثم يصلي أربعًا فلا تسأل عن حسنها وطولها<sup>(١)</sup>، ثم يصلي ثلاثة، فقالت عائشة: فقلت: يا رسول الله، أتنام قبل أن توتر؟ فقال: «يا عائشة، إن عيني تنامان ولا ينام قلبي».

فِلَقَائِلُ أَنْ يَقُولُ : مَا دَامَ قَدْ ثَبِّتَ أَنَّ امَّ الْمُؤْمِنِينَ عَائِشَةَ نَبِيَّهَا قَدْ ذَكَرْتَ أَنَّ  
النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا زَادَ فِي رَمَضَانَ وَلَا فِي غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشَرَةِ رَكْعَةِ فَلَمْ  
تَعْدُلُونَ عَنِ هَذَا الْحَدِيثِ وَلَمْ يَبْحُثُ فِي هَذِهِ الْمَسَأَلَةِ أَصْلًا؟!!  
فَلِإِجَابَةِ عَلَى هَذَا الْقَوْلِ - الَّذِي ظَاهِرُهُ الْوِجَاهَةُ - وَجُوهُ نُلْخَصُهَا فِيمَا  
يَلْجَى :

**الوجه الأول:** أن من أراد موافقة سنة رسول الله ﷺ يلزمه أن يوافقها عدداً وصفةً، كماً وكيفاً.

ف الحديث عائشة رضي الله عنها الذي فيه: «ما زاد رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة». فيه صفة مجملة لهذه الركعات في قوله: فصلٍ أربعًا لا تسأل عن حسنها وطولها... الحديث.

فإذا أردنا العمل بهذا الحديث وموافقة السنة فيلزمنا أن نصلِّي الإحدى عشرة ركعة كما صلَّاها رسول الله ﷺ .

وإذا أردنا أحب القيام فلتستحوذ هذه الإحدى عشرة ركعة على ثلث الليل ، فنكون قد جمعنا بين قوله عَزَّ وَجَلَّ : «أحب القيام إلى الله قيام داود كان

(١) قال النووي - رحمة الله - معناه: هُنَّ فِي نِهَايَةٍ مِّنْ كَمَالِ الْخَيْرِ وَالْعَطْلِ، مستغنيات بظهور حسنٍ وطولٍ عن السؤال عنه والوصف.

يقوم ثلث الليل» وبين حديث عائشة: ما زاد رسول الله ﷺ على إحدى عشرة ركعة .

ولكن من ذا الذي يطيق ذلك في نفسه فضلاً عن أن يأتِ به غيره، وكم هي تلك الفئة التي تحمل كتاب الله وتتطيل القيام به إلى هذا الحد مع رغبة الكثيرين في القيام .

فكثيرٌ من الناس يصلون إحدى عشرة ركعة ولا يستطيع أحدهم إطالة القيام ولا يتحمله، فتأخذ منه هذه الركعات الإحدى عشرة نصف ساعة أو أقل قليلاً أو أكثر قليلاً، ولكن هذا الرجل يريد أن يقوم ثلث الليل ويستطيع ذلك إذا كان ثم ترويحاً بين الركعات، ثم تسليمات بينها، فهل يمنع من هذا القيام مع رغبته فيه وبيان الرسول عليه الصلاة والسلام أنه أحب القيام إلى الله !!

وبأي دليل يُمنع، وليس هناك أدنى إشارة في أي دليل علمته تدل على المنع !!

وأعيد صياغة هذا الوجه وبلورته في صياغة أخرى كي تتضح المسألة: رجل يريد أن يقوم كقِيام رسول الله ﷺ ، وهو إمام قوم، فإن صلى بهم كصلاة رسول الله ﷺ في عدد ركعاتها وإطالتها شق ذلك عليهم، وإن وافق السنة في عدد الركعات وخفف عليهم في صفة الصلاة والقيام؛ لم يحظ بقيام داود عليه السلام الذي هو أحب القيام، ولم يوافق حديث عائشة في قولها: «لا تسأل عن حسنهن وطولهن» وإن أكثر من الركعات وخففها لم يوافق في عدد الركعات، فماذا يصنع؟

وبتعبير آخر هل يُقال: إن من صلى إحدى عشرة ركعة في ساعة خيرٌ من

صلى عشرين ركعة في ساعتين أو ثلاث أم أن الثاني خير؟

فالأول أقرب إلى السنة من ناحية العدد.

والثاني أقرب إلى السنة من ناحية زمن القيام.

فأيهما أولى؟ لا شك أن الذي ترجحه الأدلة أن الثاني أولى لقوله تعالى:

**﴿كَانُوا قَلِيلًا مِّنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجِعُونَ﴾** [الذاريات: ١٧]، ولقوله تعالى: **﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسِبِّحْ لَيْلًا طَوِيلًا﴾** [الإنسان: ٢٦]. إلى غير ذلك من الأدلة التي قدمناها.

لهذا تعددت أقوال العلماء في عدد الركعات، فمنهم من يرى الإحدى عشرة، ومنهم من يرى العشرين، ومنهم من يرى ستة وثلاثين، ومنهم من يرى أقل أو أكثر، وليس هذا حيداً منهم عن سنة أبي القاسم عليهما السلام، إنما هو اجتهاد منهم في فهم مراد أبي القاسم عليهما السلام.

ومن العلماء من أورد هنا قولًا حسناً فحواه: أن من أطوال القيام والقراءة قلل عدد الركعات، ومن قلل القراءة زاد في عدد الركعات، وهذا مصيرُ منهم إلى أن العبرة بالزمن الذي يقف فيه العبد بين يدي ربِّه مصليناً ساجداً وقائماً.

وستأتي - إن شاء الله - بعض أقوالهم في ذلك.

الوجه الثاني: أن النبي عليهما السلام كان يصلِّي هذه الركعات في بيته منفرداً ويطيل فيها كيف يشاء، أما إمام القوم فله شأن آخر.

الوجه الثالث: أن النبي عليهما السلام قد ثبت عنه أنه صلَّى ثلاث عشرة ركعة كما في حديث ابن عباس وحديث عائشة وحديث زيد بن خالد رضي الله عنه.

وصحيح أن من أهل العلم من حمل الركعتين الرائدتين في هذا الحديث: «على ما في حديث عائشة» على أنه نافلة العشاء أو نافلة الفجر، كما ورد في بعض الأحاديث، ولكن هذا إن سلم لقائله في موطن من مواطن طرق الحديث، لا يسلم في موطن آخر.

وحمل الأحاديث والواقع على التنوع له وجهه أيضًا كما أن ضم بعضها إلى بعض له وجهه كذلك وقد قدمنا شيئاً من ذلك.

رابعاً: أن رسول الله ﷺ ما نهى عن الزيادة على إحدى عشرة ركعة، بل وقد حدد لنا أحباب القيام وهو قيام داود عليه السلام «ثلث الليل».

ونشفع هذا الكلام بالأتي:

النبي ﷺ كان يستغفر لله في اليوم سبعين مرة<sup>(١)</sup> ، وفي بعض الأيام مائة مرة<sup>(٢)</sup> فهل على أحد من جناح إذا استغفر مائةي مرة، والله يقول: ﴿إِنَّمَا الظُّلْمُ عَلَى الْأَنْفَاسِ إِذَا سَأَلُوكُمْ مَا تَرَكْتُمْ﴾ [آل عمران: ٣٩].

الرسول ﷺ حج حجة واحدة، فهل على أحد من جناح إذا حج عشر حجات لله بل وخمسين حجة؟ وهو عليه الصلاة والسلام يقول: «تابعوا بين الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبت الحديد»<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرج البخاري (مع «الفتح» ١١/١٠١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «والله إني لأشكر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة».

(٢) في «المتنخب» لعبد بن حميد (٧٨٤) بسنده صحيح عن ابن عمر قال: «إن كنا لنعد لرسول الله في المجلس: «رب اغفر لي وتب علي إنك أنت التواب الغفور» مائة مرة.

(٣) صحيح لشواده وأخرجه النسائي (٥/١١٥) وغيره من حديث ابن عباس وابن مسعود ضئلاً مرفوعاً.

الرسول ﷺ اعمد أربع عمر، فهل على أحد من جناح إذا اعمد مائة عمرة؟

ولم يرد أن الرسول ﷺ كان يصوم يوماً ويفطر يوماً، فهل على أحد من جناح إذا صام يوماً وأفطر يوماً، وقد وصف رسول الله ﷺ ذلك بأنه أحب الصيام.

وقد يقول قائل: إن هذه الأمور المذكورة قد دللتكم عليها بالأدلة، وهي تندرج تحت أصل، ومسألة صلاة الليل ليست كذلك «عند هذا القائل»، فنجيب بالوجه الخامس ألا وهو:

**خامساً:** أن هناك من النصوص العامة الواردة عن رسول الله ﷺ ما يساعدنا على أن نصلِّي من الليل كيف شئنا ونحن مأجورون على ذلك - إن شاء الله - فمن ذلك ما يلي:

- قول رسول الله ﷺ: «صلاة الليل مثنى مثنى فإذا خشيت الصبح فأوتر بواحدة»<sup>(١)</sup>.

- قول رسول الله ﷺ: «ليصل أحدكم نشاطه فإذا فتر فليقعد»<sup>(٢)</sup>
- قول رسول الله ﷺ: «أعني على نفسك بكثرة السجود».
- وكذلك قوله عليه الصلاة والسلام: «إنك لن تسجد لله سجدة إلا رفعك

(١) قد تقدم.

(٢) أخرج البخاري ( الحديث ١١٥٠ ) و مسلم ( الحديث ٧٨٤ ) من حديث أنس بن مالك قال: «دخل النبي ﷺ فإذا حبل مددود بين السارتين فقال: «ما هذا الحبل؟» قالوا: هذا حبل لزينب فإذا فترت تعلقت به، فقال النبي ﷺ: «لا، حُلُوه، ليصل أحدكم نشاطه، فإذا فتر فليقعد».

الله بها درجة وحط بها عنك خطيئة».

• الآيات التي قدمنا ذكرها كقوله تعالى: ﴿كَانُوا قَلِيلًا مِنَ اللَّيلِ مَا يَهْجِعُونَ﴾ [الذاريات: ١٧].

وك قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَبْيَثُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَدًا وَقِيَامًا﴾ [الفرقان: ٦٤].

وك قوله تعالى: ﴿وَمَنْ مِنَ اللَّيلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحْ لَيْلًا طَوِيلًا﴾ [الإنسان: ٢٦].

سادساً: ألا توضع أقوال السلف الصالح - رحمهم الله تعالى - في الاعتبار! وخاصة عند من يقول: إننا على نهجهم رافعاً شعار: (كتاب وسنة بفهم سلف الأمة)؟!<sup>(١)</sup>

سابعاً: وأيضاً فالسائلون بحديث عائشة رضي الله عنها في عدم الزيادة على إحدى عشرة ركعة قد أخذوا بغيره في صفة هذه الإحدى عشرة ركعة؛ وذلك لأن عائشة رضي الله عنها وصفت هذه الصلاة بقولها: «كان يصلني أربعًا لا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلني ثلاثًا» وهذا يقتضي أن الأربع ركعات متصلة، وهم إنما يصلونها مثنى مثنى آخذين بحديث: «صلاة الليل مثنى مثنى فإذا خشيت الصبح فأوتر بواحدة».

ثم هل هناك إلزام بهذه الإحدى عشرة ركعة وهل حافظ عليها رسول الله صلوات الله عليه وسلم، وهل داوم عليها في عموم لياليه صلوات الله وسلامه عليه؟ كلا ما ورد أن النبي صلوات الله عليه وسلم حافظ عليها، بل تنوعت صلواته وتعددت ركعاته صلوات الله عليه وسلم، وسيأتي لذلك مزيد بيان إن شاء الله.

هذا ولا يفهم أننا نريد التزهيد في صلاة الإحدى عشرة ركعة، بل من كان

(١) وسنورد - إن شاء الله - طائفتين من أقوال السلف الصالحة في ذلك لمزيد ذلك.

يصلّي لنفسه ويطيق أن يقوم كقيام رسول الله ﷺ ، أو من كان يصلّي بغيره ويطيقون قيام رسول الله فلا شك عندي أن هذا أفضّل الهدى ، وأتمّ الهدى مع ما يصاحب ذلك أحياناً من ركعتين خفيفتين تتقّدم بها صلاة الليل .

وكذلك إذا أراد الإمام ومن معه من المصلين أن يقوموا بإحدى عشرة ركعة مع نوع من التخفيف في القراءة فلهم ذلك أيضاً؛ فلا يكلف الله نفساً إلا وسعها .

وقد قال الله تبارك وتعالى : ﴿فَاقْرُءُوا مَا تَيَسَّرَ﴾ [آل عمران: ٤٢] .

وقال سبحانه : ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا مُسْتَطِعُمْ﴾ [التغابن: ١٦] .

وقد قال عليه الصلاة والسلام : «ليصل أحدكم نشاطه» كما قدمنا ، والله أعلم .



• أثر عمر رضي الله عنه في جمع الناس على أبي بن كعب رضي الله عنه:

قال الإمام البخاري<sup>(١)</sup> رحمه الله: حدثنا عبد الله بن يوسف، أخبرنا مالك، عن ابن شهاب، عن حميد بن عبد الرحمن، عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «من قام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه».

قال ابن شهاب: «فتوفي رسول الله صلوات الله عليه وسلم والناس على ذلك، ثم كان الأمر على ذلك في خلافة أبي بكر وصدرأً من خلافة عمر رضي الله عنهما».

وعن ابن شهاب، عن عروة بن الزبير، عن عبد الرحمن بن عبد القارئ أنه قال: «خرجت مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه ليلة في رمضان إلى المسجد فإذا الناس أوزاع متفرقون يصلى الرجل لنفسه، ويصلى الرجل فيصلّي بصلاته الرهط. فقال عمر: إني أرى لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل. ثم عزم فجمعهم على أبي بن كعب، ثم خرجت معه ليلة أخرى والناس يصلون بصلة قارئهم، قال عمر: نعم البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل<sup>(٢)</sup> من التي يقومون - يريد آخر الليل - وكان الناس يقومون أوله».

أما عدد الركعات التي اجتمع عليها الناس في زمن عمر رضي الله عنه فلم تتفق عليه الروايات، فمنها روايات أفادت أن عمر رضي الله عنه أمر أبي بن كعب وقيما الداري رضي الله عنهما أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة، وفي بعضها أنهم كانوا يقومون على عهد عمر رضي الله عنه بعشرين ركعة، وفي بعضها بثلاث وعشرين هذا

(١) حديث (٢٠٠٩)، (٢٠١٠) وأخرجه مالك - رحمه الله - في «الموطأ» (ص ١١٤).

(٢) قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله تعالى - (فتح الباري ٤/ ٢٥٣) (في شرح قول أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه): والتي ينامون عنها أفضل): هذا تصريح منه بأن الصلاة في آخر الليل أفضل من أوله، لكن ليس فيه أن الصلاة في قيام الليل فرادى أفضل من التجميع.

إضافة الوتر.

وهذه الروايات صحيحة كما سنبينه - إن شاء الله، والجمع بينها ممكن، والجمع بلا شك أولى من رد الروايات، ما دامت قد صحت هذه الروايات وبهذا قال أهل العلم.

• وهذا بيان هذه الروايات:

### جمع الناس على إحدى عشرة ركعة

في «الموطأ»<sup>(١)</sup> عن مالك، عن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد، أنه قال: «أمر عمر بن الخطاب أبي بن كعب وتماما الداري أن يقوموا للناس بإحدى عشرة ركعة».

قال: «وقد كان القارئ يقرأ بالمئين حتى كنا نعتمد على العصبي من طول القيام، وما كنا ننصرف إلا في فُروع الفجر»<sup>(٢)</sup>.

### صحيح

### جمع الناس على عشرين ركعة

قال علي بن الجعده في «مسنده» (٢٩٢٦):

أنا ابن أبي ذئب، عن يزيد بن خصيفه<sup>(٣)</sup> عن السائب بن يزيد قال: كانوا

(١) «الموطأ» (١١٥/١).

(٢) قوله: في فروع الفجر، أي: في أوائله، وأول ما يبدوا ويرتفع منه. وهذا مما يدل على تعدد الوقائع وتتنوع عدد الركعات؛ وذلك لأن هذا أفاد أنهم كانوا ينصرفون عند فروع الفجر، والأثر المتقدم فيه أن عمر رضي الله عنه قال: نعم البدعة هذه والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون - يزيد آخر الليل - وكان الناس يقومون أوله.

(٣) وقد أعلَّ البعض هذا الأثر بيزيد بن خصيفه، وبما ورد عن أحمد في شأنه في رواية عن =

يقومون على عهد عمر في شهر رمضان بعشرين ركعة، وإن كانوا ليقرءون بالمئين من القرآن.

### صحيح

= أَحْمَدُ إِنَّهُ مُنْكِرُ الْحَدِيثِ، وَهَذَا الْقَوْلُ عِنْدِي مَرْدُودٌ لِأَمْرِهِ:  
أَحَدُهَا: أَنَّ أَحْمَدَ - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - قَدْ وَثَقَهُ كَمَا فِي الرِّوَايَةِ الْأُخْرَى وَسِيَّاسَتِي بِيَانِهِ.  
ثَانِيهَا: أَنَّ غَيْرَ أَحْمَدٍ مِنَ الْأَئْمَةِ الْجَهَابِذَةِ قَدْ وَثَقَوْهُ، وَأَنْقُلُ هَنَا أَقْوَالَ أَهْلِ الْعِلْمِ فِيهِ مِنْ  
«تَهْذِيبِ التَّهْذِيبِ».

فِي «تَهْذِيبِ التَّهْذِيبِ»، بَعْدَ أَنْ ذُكِرَ مَشَايخُهُ وَمَنْ رَوَى عَنْهُ: قَالَ الْأَثْرَمُ: عَنْ أَحْمَدَ وَأَبْوِ حَاتِمِ  
وَالنَّسَائِيِّ: ثَقَةٌ.

وَقَالَ ابْنُ أَبِي مَرِيمٍ عَنْ يَحْيَى بْنِ مَعْنَى: ثَقَةٌ حُجَّةٌ.

وَقَالَ ابْنُ سَعْدٍ: كَانَ عَابِدًا نَاسِكًا كَثِيرًا حَدِيثَ ثَبَّاتٍ.

وَقَالَ الْحَافِظُ (قَلْتُ): زَعَمَ ابْنُ عَبْدِ الْبَرِّ أَنَّهُ ابْنَ أَخِي السَّائِبِ بْنِ يَزِيدٍ وَكَانَ ثَقَةً مَأْمُونًا.  
وَقَالَ الْحَافِظُ أَيْضًا فِي «الْتَّقْرِيبِ»: ثَقَةٌ.

ثَالِثًا: يَزِيدُ بْنُ خَصِيفَةَ مِنْ رِجَالِ الْجَمَاعَةِ.

رَابِعًا: أَنَّ الْإِمامَ أَحْمَدَ - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - وَبَعْضَ أَهْلِ الْعِلْمِ مَعَهُ يَطْلُقُونَ فِي كَثِيرٍ مِنِ  
الْأَحْيَانِ النِّكَارَةِ عَلَى التَّفَرْدِ، لَا عَلَى الْمَعْنَى الْاَصْطَلَاحِيِّ لِلْمُنْكَرِ الَّذِي يَفْهَمُ مِنْهُ التَّضَعِيفُ  
وَقَدْ ذَكَرَ ذَلِكَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - فِي «هَدِي السَّارِي» (مُقْدَمةُ فَتْحِ  
الْبَارِيِّ) فِي تَرْجِمَةِ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ التَّبِّيِّ (وَهُوَ أَحَدُ رَوَاتِ حَدِيثِ «إِنَّا الْأَعْمَالَ  
بِالنِّيَّاتِ»، وَالْحَدِيثِ يَدُورُ عَلَيْهِ) فَقَالَ الْحَافِظُ بَعْدَ أَنْ ذَكَرَ تَوْثِيقَ الْعُلَمَاءِ لَهُ: وَرَوَى عَنْ  
عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي يَقُولُ، وَذَكَرَ فِي حَدِيثِهِ شَيْءًا: يَرْوِي  
أَحَادِيثَ مَنَاكِيرَ.

قَلْتُ (الْحَافِظُ): الْمُنْكَرُ أَطْلَقَهُ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ وَجَمَاعَةٌ عَلَى الْحَدِيثِ الْفَرِدِ الَّذِي لَا مَتَابِعٌ  
لَهُ، فَيَحْمِلُ هَذَا عَلَى ذَلِكَ، وَقَدْ احْتَاجَ بِهِ الْجَمَاعَةُ.

قَلْتُ (مَصْطَفِيُّ): وَمُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ صَاحِبُ حَدِيثِ: «إِنَّا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَّاتِ»، وَلَمْ يَرُوهُ  
غَيْرُهُ وَقَدْ قَبْلَ الْحَدِيثِ عَمُومُ أَهْلِ الْإِسْلَامِ.

وَقَالَ الْحَافِظُ فِي تَرْجِمَةِ يَزِيدِ بْنِ خَصِيفَةَ (هَدِي السَّارِيِّ صِ ٤٥٣):

ومن طريقه أخرجه البهقي في «السنن الكبرى» (٤٩٦/٢).

ولهذا الأثر أيضاً جملة شواهد، وهذه بعض شواهده:

### شاهد لرواية (عشرين ركعة):

وعن مالك<sup>(١)</sup> عن يزيد بن رومان أنه قال: كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب في رمضان بثلاث وعشرين ركعة.

### منقطع<sup>(٢)</sup>

شاهد آخر لرواية عشرين ركعة:

قال ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٩٣/٢):

حدثنا وكيع، عن مالك بن أنس، عن يحيى بن سعيد: «أن عمر بن الخطاب أمر رجلاً يصلّي بهم عشرين ركعة». مرسل<sup>(٣)</sup>

قال ابن معين: ثقة حجة، ووثقه أحمد في رواية الأثرم، وكذا أبو حاتم والنسائي وابن سعد، وروى أبو عبيد الأجري عن أبي داود عن أحمد أنه قال: منكر الحديث.

قلت (الحافظ): هذه اللحظة يطلقها أحمد على من يعرب على أقرانه بالحديث، عُرف ذلك بالاستقراء من حالة، وقد احتج بابن خصيفة مالك والأئمة كلهم.

قلت: وابن خصيفة لم يتفرد بالحديث فقد رواه غيره كما هو في البند الآتي: خامساً: أن حدث يزيد بن خصيفة شواهد متعددة وقد صححه عدد من أهل العلم وتلقوه بالقبول، منهم النووي - رحمه الله تعالى - (كما في «المجموع شرح المذهب» ٤/٣٢) ونقله عنه أيضاً صاحب «نصب الرأية» (٢/١٥٤) فقال: قال النووي في «الخلاصة»: إسناده صحيح وستأتي سائر التصححات له ضمناً إن شاء الله.

(١) «الموطأ» (١/١١٥).

(٢) فيزيد لم يدرك عمر، ولكنه يصلح شاهداً لما قبله والثلاث ركعات الزائدة (على العشرين) تُحمل على أنها الوتر.

(٣) يحيى بن سعيد - وهو الأنباري - لم يدرك عمر، لكنه يصلح شاهداً لما قبله.

## شاهد ثالث لرواية العشرين ركعة:

وروى عبد الرزاق في «المصنف» (٤/٢٦٠) (أثر ٧٧٣) عن داود بن قيس وغيره، عن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد: «أن عمر جمع الناس على أبي بن كعب وعلى تميم الداري على إحدى وعشرين ركعة ويقرءون بالمئين وينصرفون عند فروع الفجر»<sup>(١)</sup>.

## إسناده صحيح

## شاهد رابع لرواية العشرين ركعة:

قال ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/٣٩٣):

حدثنا حميد بن عبد الرحمن، عن حسن<sup>(٢)</sup> عبد العزيز بن رفيع قال: «كان أبي بن كعب يصلّي بالناس في رمضان بالمدينة عشرين ركعة

(١) وهذا الأثر ينكر على أثر مالك عن محمد بن يوسف الذي ذكرناه والذي فيه أن عمر أمر أبياً وتميناً أن يقوما للناس بآحدى عشرة ركعة.

وداود بن قيس هذا الفراء (كما استفيد ذلك من «تهذيب الكمال» في ترجمة محمد بن يوسف)، وداود هذا ثقة فاضل كما وصفه ابن حجر - رحمة الله تعالى - في «التقريب» وقد وثقه جميع من العلماء.

فقال الشافعي - رحمة الله: ثقة حافظ وقال أحمد: ثقة، وكذلك قال أبو زرعة وأبو حاتم والنسيائي: ثقة. وقال القعنبي: ما رأيت بالمدينة رجلين كانا أفضل من داود بن قيس ومن الحجاج بن صفوان. وقال أبو عبيد الأجري: قلت لأبي داود: كان سفيان يجالس داود بن قيس، قال: كان سفيان يجيء إليه، يعني الشوري.

هذا وقد أخرج لداود بن قيس مسلم والأربعة والبخاري تعليقاً.

(٢) هكذا بلا أدلة تحمل، ويظهر لي أن كلمة (عن) سقطت من الطابع، والظاهر لي أنه الحسن بن الحنف، وهو ثقة.

ويوتر بثلاث».

**صحيح مرسلاً<sup>(١)</sup>**

فهذه شواهد تزيد روایة العشرين رکعة قوة إلى قوتها، وثم آثار أخرى لكنها ضعيفة، فمنها:

ما رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٤/٢٦١): عن الأسلمي عن الحارث بن عبد الرحمن بن أبي ذياب عن السائب بن يزيد قال: «كنا ننصرف من القيام على عهد عمر، وقد دنا فروع الفجر، وكان القيام على عهد عمر ثلاثة وعشرين رکعة».

**إسناده ضعيف جداً<sup>(٢)</sup>**



---

(١) فلا أعلم لعبد العزيز بن رفيع روایة عن أبي بن كعب رضي الله عنه وروایاته إنما هي عن من دون أبي رضي الله عنه.

(٢) في إسناده الأسلمي، وهو إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى الأسلمي، وهو متوكّل. ونحن لا نعتمد بهذا الشاهد على الإطلاق، ولكن فيما تقدم غنية وكافية.

## الحاصل من أفعال الناس في زمن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب

ما سبق يتضح لنا أنه قد صحَّ من أفعال الناس على زمن أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه أنهم كانوا يقومون بإحدى عشرة ركعة، وصحَّ أنهم كانوا يقومون أيضًا بثلاثة عشرتين، فكيف نوفق بين هذا وذاك؟

لا إشكال في التوفيق بين هذا وذاك بأن يحمل الأمر على تعدد الحالات؛ فأحياناً كانوا يقومون بإحدى عشرة ركعة، وأحياناً كانوا يقومون بثلاثة عشرتين ركعة.

وإلى هذا جنح البيهقي وغيره من أهل العلم.

قال البيهقي<sup>(١)</sup> عقب إخراجه هذه الروايات: ويمكن الجمع بين الروايتين، فإنهم كانوا يقومون بإحدى عشرة، ثم كانوا يقومون بعشرين، ويتوترون بثلاث.

وأودُّ أن أذكر قول الحافظ ابن حجر - رحمه الله - وما نقله عن الأئمة في هذا الباب حتى يعلم شخصٌ أن في الأمر سعةً:

قال الحافظ - رحمه الله:

(تمكيل: لم يقع في هذه الرواية عدد الركعات التي كان يصلِّي بها أبي بن كعب، وقد اختلف في ذلك، ففي «الموطأ» عن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد أنها إحدى عشرة، ورواه سعيد بن منصور من وجه آخر وزاد فيه: «وكانوا يقرءون بالمائتين ويقومون على العصي من طول القيام»)

(١) البيهقي «السنن الكبرى» (٤٩٦).

ورواه محمد بن نصر المروزي من طريق محمد بن إسحاق عن محمد بن يوسف فقال: ثلاث عشرة، ورواه عبد الرزاق من وجه آخر عن محمد بن يوسف فقال: إحدى وعشرين، وروى مالك من طريق يزيد بن خصيف عن السائب بن يزيد: عشرين ركعة، وهذا محمول على غير الوتر. وعن يزيد بن رومان قال: «كان الناس يقومون في زمان عمر بثلاث وعشرين» وروى محمد ابن نصر من طريق عطاء قال: «أدركتهم في رمضان يصلون عشرين ركعة وثلاث ركعات الوتر».

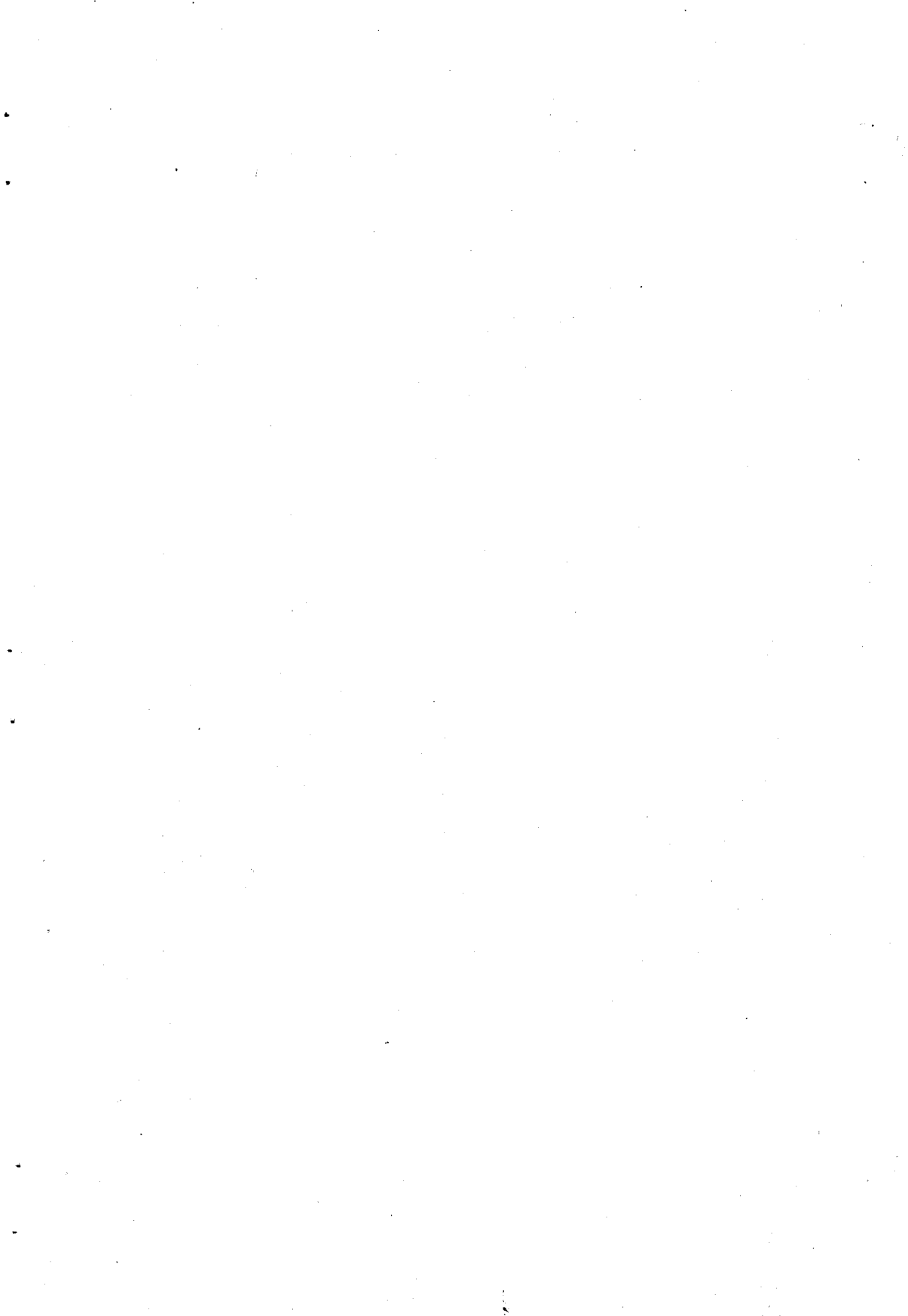
والجمع بين هذه الروايات ممكن باختلاف الأحوال، ويحتمل أن ذلك الاختلاف بحسب تطويل القراءة وتحفيتها، فحيث يطيل القراءة تقل الركعات، وبالعكس، وبذلك جزم الداودي وغيره. والعدد الأول موافق لحديث عائشة المذكور بعد هذا الحديث في الباب، والثاني قريب منه، والاختلاف فيما زاد عن العشرين راجع إلى الاختلاف في الوتر، وكأنه كان تارة يوتر بوحدة وتارة بثلاث.

وروى محمد بن نصر من طريق داود بن قيس قال: «أدركت الناس في إمارة أبان بن عثمان وعمر بن عبد العزيز - يعني بالمدينة - يقومون بست وثلاثين ركعة ويتورون بثلاث»، وقال مالك: هو الأمير القديم عندنا.

وعن الزعفراني عن الشافعي: «رأيت الناس يقومون بالمدينة بتسعة وثلاثين وبمكة بثلاث وعشرين، وليس في شيء من ذلك ضيق».

وعنه قال: إن أطّلوا القيام وأقلوا السجود فحسن، وإن أكثروا السجود وأخفوا القراءة فحسن، والأول أحب إليّ.

وقال الترمذى: أكثر ما قيل فيها: إنها تصلى إحدى وأربعين ركعة، يعني



## مزيد من الآثار وأقوال أهل العلم

### في عدد الركعات

#### أثر عطاء - رحمه الله

- قال ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٩٣/٢): حدثنا ابن غمير عن عبد الملك عن عطاء قال: «أدرك الناس وهم يصلون ثلاثة وعشرين ركعة بالوتر».

#### صحيح عن عطاء

#### أثر سعيد بن جبير - رحمه الله

- قال ابن أبي شيبة «المصنف» (٣٩٣/٢): حدثنا محمد بن فضيل عن وقاء قال: «كان سعيد بن جبير يؤمنا في رمضان فيصلني بنا عشرين ليلة ست ترويات، فإذا كان العشر الآخر اعتكف في المسجد وصلى بنا سبع ترويات».

#### في إسناده ضعف<sup>(١)</sup>

#### أثر عن ابن أبي مليكة - رحمه الله أنه كان يصلي عشرين ركعة

- وقال ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٩٣/٢): حدثنا وكيع، عن نافع بن عمر قال: «كان ابن أبي مليكة يصلي بنا في رمضان عشرين ركعة».

#### صحيح عن ابن أبي مليكة

(١) ففي إسناده وفاء بن إياس وهو لين الحديث.

**أثر علي بن ربيعة - رحمه الله -**

- قال ابن أبي شيبة «المصنف» (٣٩٣/٢): حدثنا الفضل بن دكين عن سعيد بن عبيد: «أن علي بن ربيعة كان يصلّي بهم في رمضان خمس ترويحات ويوتر بثلاث».

**صحيح عن علي بن ربيعة**

**أثر أبي البختري - رحمه الله -**

- قال ابن أبي شيبة «المصنف» (٣٩٣/٢): حدثنا غندر، عن شيبة، عن خلف، عن ربيع - وأثنى عليه خيراً - عن أبي البختري: «أنه كان يصلّي خمس ترويحات في رمضان ويوتر بثلاث».

**صحيح عن أبي البختري<sup>(١)</sup>**

**فعل عبد الرحمن بن الأسود - رحمه الله -**

- قال ابن أبي شيبة «المصنف» (٣٩٣/٢): حدثنا حفص عن الحسن بن عبيد الله قال: «كان عبد الرحمن بن الأسود يصلّي بنا في رمضان أربعين ركعة ويوتر بسبع».

**صحيح عن عبد الرحمن**

**فعل الناس زمن عمر بن عبد العزيز - رحمه الله -**

- قال ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٩٣/٢): حدثنا ابن مهدي، عن داود بن قيس: أدركت الناس بالمدينة في زمان عمر بن عبد العزيز، وأبان بن عثمان يصلّون ستة وثلاثين ركعة ويوترون بثلاث»<sup>(٢)</sup>.

(١) واعتمدت في توثيق الربيع على ما في هذا السندي.

(٢) وعن ابن نصر في قيام رمضان (ص ٦): وأمر عمر بن عبد العزيز القراء في رمضان أن =

## قول مالك والشافعي وأحمد - رحمهم الله تعالى

### وغيرهم من أهل العلم

• أورد الحافظ أبو عبد الله محمد بن نصر المروزي في كتابه «قيام رمضان» جملة من الآثار، قدمنا ذكر كثير منها وأذكر هنا ما نقله عن الأئمة الثلاثة (مالك والشافعي وأحمد - رحمهم الله تعالى).

• قال رحمة الله :

وعن ابن القاسم : سمعت مالكًا يذكر أن جعفر بن سليمان أرسل إليه يسأله: أنتَ تصْرِفُ من قيام رمضان؟ فَنَهَاهُ عن ذلك؛ فقيل له: قدْ كُرِهَ ذلك؟ قال: نعم، وقد قام الناس هذا للقيام قديماً وحديثاً. قيل له: فكم القيام؟ قال: تسع وثلاثون ركعة بالوتر.

وعن ابن أبين قال: قال مالك: أستحب أن يقوم الناس في رمضان بثمان وثلاثين ركعة، ثم يسلم الإمام، والناس، ثم يوتّر بهم واحدة، وهذا العمل بالمدينة قبل الحرة منذ بعض ومائة سنة إلى اليوم.

وقال إسحاق بن منصور: قلت لأحمد بن حنبل: كم من ركعة يصلى في قيام شهر رمضان؟ فقال: قد قيل فيه ألوان نحوً من أربعين، إنما هو تطوع، قال إسحاق: نختار أربعين، وتكون القراءة أخف.

وعن الزعفراني: عن الشافعي: رأيت الناس يقومون بالمدينة تسعًا وثلاثين ركعة، قال: وأحب إلى عشرون. قال: وكذلك يقومون بمكة. قال: وليس في شيء من هذا ضيق ولا حد يتباهي إليه لأنّه نافلة، فإن أطالوا القيام،

وأقلوا السجود فحسن - وهو أحب إلى - وإن أكثروا الركوع والسجود فحسن.

● قال البغوي - رحمه الله - «شرح السنة» (٤/١٢٠):

اختلف أهل العلم في قيام شهر رمضان، روى ذلك عن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد أنه قال: أمر عمر بن الخطاب أبي بن كعب وتماماً الداري أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة، فكان القارئ يقرأ بالمئين، حتى كنا نعتمد على العصي من طول القيام، وما كنا نصرف إلا في فروع الفجر.

وقال مالك، عن يزيد بن رومان: كان الناس يقومون في زمان عمر بثلاث وعشرين ركعة في رمضان.

ورأى بعضهم أن يُصلّى إحدى وأربعين ركعة مع الوتر، وهو قول أهل المدينة، والعمل على هذا عندهم، وهو اختيار إسحاق.

وأما أكثر أهل العلم فعلى عشرين ركعة، يروى ذلك عن عمر وعلي، وغيرهما من أصحاب النبي ﷺ وهو قول الشوري، وابن المبارك والشافعي، وأصحاب الرأي، قال الشافعي: وهكذا أدركت ببلدنا بمكة يصلون عشرين ركعة، ولم يقض أحmd في شيء.

وفي «المدونة» (١٩٣/١):

قال مالك: بعث إلى الأمير، وأراد أن ينقص من قيام رمضان الذي يقوم به الناس بالمدينة، قال ابن القاسم، وهو تسعة وثلاثون ركعة بالوتر، ست وثلاثون ركعة والوتر ثلاث قال مالك: فنهيته أن ينقص من ذلك شيئاً، وقلت له: هذا ما أدركت الناس عليه وهذا الأمر القديم الذي لم تزل الناس عليه.

وقال ابن عبد البر في «التمهيد»<sup>(١)</sup> :

فلا خلاف بين المسلمين أن صلاة الليل ليس فيها حد محدود وأنها تافلة وفعل خير وعمل بُرٌّ، فمن شاء استقل ، ومن شاء استكثر .

قال ابن قدامة في «المغني»<sup>(٢)</sup> :

والمحترار عند أبي عبد الله - رحمه الله - فيها<sup>(٣)</sup> عشرون ركعة ، وبهذا قال الثوري وأبو حنيفة والشافعي ، وقال مالك : ستة وثلاثون ، وزعم أنه الأمر القديم وتعلق بفعل أهل المدينة ، فإن صالحًا مولى التوأمة قال : أدركت الناس يقومون بإحدى وأربعين ركعة يوترون منها بخمس .

ولنا (السائل ابن قدامة) أن عمر - رضي الله عنه - لما جمع الناس على أبي بن كعب كان يصلّي لهم عشرين ركعة .

قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله - «فتح الباري» (٣٧/٣) :

وسائل الإمام الشافعي عن قيام جميع الليل فقال : لا أكرهه إلا من خشي أن يضر بصلوة الصبح .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله<sup>(٤)</sup> :

كما أن نفس قيام رمضان لم يوقت النبي ﷺ فيه عدداً معيناً؛ بل كان هو ﷺ لا يزيد في رمضان ولا غيره على ثلاث عشرة ركعة ، لكن كان

(١) «فتح البر في الترتيب الفقهي لتمهيد ابن عبد البر» (٦/١٤٣).

(٢) «المغني» (٢/١٦٧).

(٣) يعني : صلاة التراويح ، فقد قال ذلك في شرح مسألة الخرقى (وقيام شهر رمضان عشرون ركعة يعني : صلاة التراويح) .

(٤) «مجموع الفتاوى» (٢٢/٢٧٢ - ٢٧٣).

يطيل الركعات، فلما جمعهم عمر على أبي بن كعب كان يصلي بهم عشرين ركعة، ثم يوتر بثلاث، وكان يخفف القراءة بقدر ما زاد من الركعات، لأن ذلك أخف على المؤمنين من تطويل الركعة الواحدة، ثم كان طائفة من السلف يقومون بأربعين ركعة، ويتورون بثلاث، وآخرون قاموا بست وثلاثين، وأوتروا بثلاث، وهذا كله سائع فكيفما قام في رمضان من هذه الوجوه فقد أحسن.

والأفضل يختلف باختلاف أحوال المسلمين، فإن كان فيهم احتمال لطول القيام، فالقيام بعشرين ركعات وثلاث بعدها، كما كان النبي ﷺ يصلي لنفسه في رمضان وغيره هو الأفضل، وإن كانوا لا يتحملونه فالقيام بعشرين ركعة هو الأفضل، وهو الذي يعمل به أكثر المسلمين، فإنه وسط بين العشر وبين الأربعين، وإن قام بأربعين وغيرها جاز ذلك ولا يكره شيء من ذلك، وقد نص على ذلك غير واحد من الأئمة كأحمد وغيره.

ومن ظن أن قيام رمضان فيه عدد موقت عن النبي ﷺ لا يزداد فيه ولا ينقص منه فقد أخطأ، فإذا كانت هذه السعة في نفس عدد القيام، فكيف الظن بزيادة القيام لأجل دعاء القنوت أو تركه، كل ذلك سائع حسن، وقد ينشط الرجل فيكون الأفضل في حقه تحفيتها.

وكانت صلاة رسول الله ﷺ معتدلة: إذا أطالت القيام أطالت الركوع والسجود، وإذا خفف القيام خفف الركوع والسجود. هكذا كان يفعل في المكتوبات، وقيام الليل، وصلاة الكسوف، وغير ذلك.

وقد تنازع الناس: هل الأفضل طول القيام؟ أم كثرة الركوع والسجود؟ أو

كلاهما سواء؟ على ثلاثة أقوال:

أصحها أن كليهما سواء. فإن القيام اختص بالقراءة، وهي أفضل من الذكر والدعاء، والسجود نفسه أفضل من القيام فينبغي أنه إذا أطال القيام أن يطيل الركوع والسجود وهذا هو طول القنوت الذي أجاب به النبي ﷺ لما قيل له: أي الصلاة أفضل؟ فقال: «طول القنوت». فإن القنوت هو إدامة العبادة، سواء كان في حال القيام، أو الركوع أو السجود، كما قال تعالى: **﴿أَمْنٌ هُوَ قَاتِلُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا﴾** الزمر: ١٩، فسماه قانتا في حال سجوده، كما سماه قانتا في حال قيامه.

وقال شيخ الإسلام أيضاً<sup>(١)</sup>:

ويشبه ذلك من بعض الوجوه تنازع العلماء في مقدار القيام في رمضان، فإنه قد ثبت أن أبي بن كعب كان يقوم بـالناس عشرين ركعة في قيام رمضان، ويوتر بثلاث، فرأى كثير من العلماء أن ذلك هو السنة؛ لأنه أقامه بين المهاجرين والأنصار، ولم ينكحه منكر.

واستحب آخرون: تسعه وثلاثين ركعة؛ بناء على أنه عمل أهل المدينة القديم، وقال طائفه: قد ثبت في «الصحيح» عن عائشة: «أن النبي ﷺ لم يكن يزيد في رمضان ولا في غيره على ثلاث عشرة ركعة»، واضطرب قوم في هذا الأصل لما ظنوه من معارضه الحديث الصحيح لما ثبت من سنة الخلفاء الراشدين، وعمل المسلمين.

والصواب أن ذلك جميـعـه حـسـنـ، كما قد نص على ذلك الإمام أحمد رضي الله عنه وأنه لا يتوقف في قيام رمضان عدد، فإن النبي ﷺ لم يوقـتـ فيها

(١) «مجموع الفتاوى» (٢٣/١١٢ - ١١٣).

عددًا، وحيثئذ فيكون تكثير الركعات وتقليلها بحسب طول القيام وقصره.

فإن النبي ﷺ كان يطيل القيام بالليل، حتى إنه قد ثبت عنه في «الصحيح» من حديث حذيفة: «أنه كان يقرأ في الركعة بالبقرة والنساء وأآل عمران»، فكان طول القيام يعني عن تكثير الركعات. وأبي بن كعب لما قام بهم - وهم جماعة واحدة - لم يكن أن يطيل بهم القيام، فكثر الركعات ليكون ذلك عوضاً عن طول القيام، وجعلوا ذلك ضعف عدد ركعاته، فإنه كان يقوم بالليل إحدى عشرة ركعة، أو ثلاثة عشرة، ثم بعد ذلك كان الناس بالمدينة ضعفوا عن طول القيام فكثروا الركعات حتى بلغت تسعاً وثلاثين.



## لقطة وختام

وأخيراً فهذا عرض سريع أردت أن ألفت نظر إخواني إليه، خاصة هؤلاء الإخوان الذين يفارقون الإمام، ويتركون الجماعات من أجل أن الأئمة يصلون عشرين ركعة، ظانين عند فراقهم للأئمة أنهم بفارقتهم متبعون لسنة رسول الله ﷺ !! فليت شعري هل أمعن إخواني النظر في عموم الآيات والأحاديث أم أنهم سمعوا كلمة «إحدى عشرة ركعة» فغضوا عليها بنواجذهم وغضوا الطرف عما سواها !

إنه يشق علينا رؤية إخواننا الذين يفارقون جماعة الحرم وينصرفون بعد صلاة عشر ركعات، فإلى هؤلاء الإخوة المجتهدين - عفا الله عنهم - أقول وأذكر :

- هل حظيتكم عشر الإخوة - بارك الله فيكم - بحديث رسول الله ﷺ : «من قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة»؟!
- هل قمتم الليل إلا قليلاً؟
- هل قمتم أحب القيام إلى الله الذي هو قيام داود عليه السلام (ثلاث الليل)؟!
- هل امتنتم نصيحة رسول الله ﷺ : «أعني على نفسك بكثرة السجود»؟
- هل أيقنتم بحديث رسول الله ﷺ : «إنك لن تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة وحط بها عنك خطيئة»؟!
- هل فهمتم قول رسول الله ﷺ : «صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشيت

الصبح فأوتر بواحدة»؟!

- هل قرأتم قوله عَلَيْهِ السَّلَامُ : «ليصل أحدكم نشاطه فإذا فتر فليقعد»؟
- هل أنتم من الذين يبيتون لربهم سجداً وقياماً؟!
- هل أنتم من القانتين آناء الليل ساجدين وقائمين؟
- ثم هل قرأتم أقوال سلفكم الصالح - رحمهم الله - في هذه المسائل؟
- هل نظرتم إلى قول مالك والشافعي وأحمد وغيرهم من أهل العلم والفضل؟!

وأخيراً فهل من مذكور؟! هل من إعادة نظر؟!

هذا، وإن كان بعض أهل العلم قد أفتى بعدم جواز الزيادة على إحدى عشرة ركعة، وهذا قولٌ غريبٌ - غفر الله لقائمه وعفا عنه - ثم هو قولٌ مخالف لجماهير المسلمين، وليس لديه مستند للقول بعدم الجواز - فهذا اجتهاد من هذا العالم الفاضل - غفر الله له وعفا عنه - وإن كان مأجوراً على اجتهاده كما قال رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ : «إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر». .

أما نحن فلنا أن ننظر في الأدلة وفي أقوال أهل العلم، واستنباطاتهم، فالحمد لله لنا أئمة سبقونا بإحسان لا يكاد الحصر يأتي عليهم فلا ينبغي إذا رمنا التقليد أن نقلد عالماً فاضلاً من المتأخرین ونترك من هم أعلم وأفضل وأجل في القلب من الأوائل المتقدمين - رحمهم الله أجمعين - وأنى لنا التقليد وقد قدمنا آيات من كتاب ربنا وأحاديث من أحاديث نبينا محمد عَلَيْهِ السَّلَامُ وأفهام السلف الصالحة لها فأنى لنا العدول عنها؟! ألا فليُعد إخواننا

النظر فيما هم عليه.

فغريب حقاً أمر قوم نظروا إلى عدد الركعات ولم ينظروا إلى صفتها! وسهل عليهم التفريط في صفتها وشق عليهم الزيادة في عدد ركعاتها مع كونها نفلاً مطلقاً شهدت لاستحبابه النصوص وحثت عليه الأصول.



## وختاماً

- فمن كانت عنده طاقة، وكان يصلّي منفرداً فالمستحب له أن يصلّي كصلاة رسول الله ﷺ وأغلب ذلك إحدى عشرة ركعة يقوم فيها بقيام رسول الله ﷺ ويسجد فيها كسجوده عليه الصلاة والسلام.
  - وإن استحوذت هذه الركعات على ثلث الليل فهو خير وأفضل لحديث رسول الله ﷺ : «أحب القيام إلى الله قيام داود عليه السلام كان يقوم ثلث الليل».
  - وأما من كان يصلّي إماماً قوماً فعليه أن ينظر في حال القوم ويصلّي بهم على حسب ما تيسر له ولهم، فهذه نافلة والأمر فيها واسع كما قال الإمام أحمد - رحمه الله تعالى - وغيره من أهل العلم.
  - ومن كان مأموراً فمن قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة كما قال النبي ﷺ والنبي أعلم.
- وبهذا القدر أكتفي لخاتمة هذه الرسالة التي هي إحدى الطلائع لكتابي «الجامع في الفقه والأحكام» يسرّ الله إتمامه، وجعله ميموناً مباركاً.
- وصلّ اللهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ**

كتبه

أبو عبد الله  
مصطفى بن العدوى

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | مقدمة.....                                                                                                                                                                                                            |
| ٣      | بين يدي البحث: مسألة الردود وشيء مما يتعلق بها.....                                                                                                                                                                   |
| ١٢     | بحث مقتضى في زكاة الحلي.....                                                                                                                                                                                          |
| ١٥     | بعض أسباب اختلاف المحدثين في الحكم على حديث.....                                                                                                                                                                      |
| ٢٥     | بعض الأسباب التي تلمس لدفع التهم عن العلماء وبيان وجهتهم.....                                                                                                                                                         |
| ٣٣     | كلام قيم للعلامة شيخ الإسلام ابن تيمية.....                                                                                                                                                                           |
| ٣٣     | لفتة إلى طريقة البحث.....                                                                                                                                                                                             |
| ٥٣     | الرجوع إلى الحق إذا تبين وجه الصواب.....                                                                                                                                                                              |
| ٦٣     | <b>رسالة المؤمن في</b><br><b>إباحة تحليل النساء بالذهب المحلق وغير المحلق</b>                                                                                                                                         |
| ٦٩     | المقدمة.....                                                                                                                                                                                                          |
| ٦٩     | الأدلة على إباحة الذهب للنساء محلقاً وغير محلقاً:                                                                                                                                                                     |
| ٧٣     | ١ - حديث علي بن أبي طالب عليهما السلام وفيه بيان أن الذهب لإناث هذه الأمة.....                                                                                                                                        |
| ٧٥     | ٢ - حديث جابر بن عبد الله عليهما السلام.....                                                                                                                                                                          |
| ٧٦     | ٣ - حديث ابن عباس عليهما السلام.....                                                                                                                                                                                  |
| ٧٧     | ٤ - لبس عائشة زوج النبي عليهما السلام لخواتيم الذهب.....                                                                                                                                                              |
| ٧٨     | ٥ - النبي عليهما السلام يحلى أمامة (بنت ابنته) بخاتم من الذهب.....                                                                                                                                                    |
| ٨٣     | ٦ - النبي عليهما السلام يحلى أم زينب بنت نبيط وخالتها.....                                                                                                                                                            |
| ٨٥     | ٧ - قول الله تعالى: ﴿أَوْ مَن يَنْشأُ فِي الْخَلِيلَةِ وَهُوَ فِي الْخَصَامِ غَيْرِ مَبْيِن﴾<br>مناقشة الأدلة التي أوردها الشيخ الألباني رحمه الله وذهب بها إلى تحرير الذهب المحلق على النساء، وأقوال أهل العلم فيها: |
| ٩١     | ١ - حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «من أحب أن يحلق حبيبه...» وأقوال أهل العلم فيه.....                                                                                                                                  |
| ٩٣     | .....                                                                                                                                                                                                                 |

|     |                                                                                                                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٧  | ٢ - حديث ثوبان <small>رضي الله عنه</small> وأقوال أهل العلم فيه .....                                                         |
| ٣   | ٣ - حديث عائشة <small>رضي الله عنها</small> وبيان أنه لا دلالة فيه على تحريم الذهب محلقاً ولا غير محلق.....                   |
| ١٠١ | ٤ - حديث أم سلمة <small>رضي الله عنها</small> وبيان ضعف إسناده.....                                                           |
| ١٠٣ | الدليل على إباحة الأساور وهو دليل على إباحة كل محلق.....                                                                      |
| ١٠٧ | الحديث النهي عن لبس الذهب إلا مقطعاً، وبيان ضعفه وأقوال أهل العلم فيه .....                                                   |
| ١٠٨ | بعض أقوال أهل العلم في هذه المسألة.....                                                                                       |
| ١١٤ | اختيار النبي <small>صلوات الله عليه وسلم</small> لأهل بيته الأفضل.....                                                        |
| ١٢٤ | تحذير النساء عن التبرج والتباخر والتباهي بالذهب وعدم تأدية حقه.....                                                           |
| ١٢٥ | الخاتمة.....                                                                                                                  |
| ١٢٦ | <b>بحث في عدد ركعات قيام الليل</b>                                                                                            |
| ١٢٩ | المقدمة.....                                                                                                                  |
| ١٣١ | مزيد من التنبيهات بين يدي الرسالة.....                                                                                        |
| ١٣٢ | آيات يستدل بها لموضوع الرسالة وبيان وجه الدلالة منها.....                                                                     |
| ١٣٤ | مرويات عن رسول الله <small>صلوات الله عليه وسلم</small> تفيد أنه <small>صلوات الله عليه وسلم</small> زاد على الإحدى عشرة ركعة |
| ١٤١ | نصوص عامة يستفاد منها جواز الزيادة على إحدى عشرة ركعة.....                                                                    |
| ١٤٦ | بيان لهذه الروايات.....                                                                                                       |
| ١٤٩ | الحاصل من أفعال الناس في زمن أمير المؤمنين عمر <small>رضي الله عنه</small> .....                                              |
| ١٥٥ | مزيد من الآثار وأقوال أهل العلم في عدد الركعات.....                                                                           |
| ١٦٠ | لفتة وختام.....                                                                                                               |
| ١٦٣ | وختاماً.....                                                                                                                  |
| ١٧١ | <b>الفهرس</b> .....                                                                                                           |
| ١٧٤ |                                                                                                                               |
| ١٧٥ |                                                                                                                               |